
TRADICIONARI #07

El Corpus



La festivitat del Corpus es celebra el segon dijous després de
Pentecosta o Pasqua Granada, que com ja sabem és passat
cinquanta dies després de Pasqua. Es tracta de la
commemoració de la institució de l’Eucaristia, és a dir del
sagrament cristià que commemora l’últim sopar de Jesucrist,
és l’adoració a l’hòstia consagrada que simbolitza el cos de
Crist. El mot “corpus” és una reducció de corpus Christi, “cos
de Crist”, o de corpus Domini, “cos del Senyor”. 

“Al Bon Jesús Sacramentat li diuen, a Mallorca, ‘Nostro
Amo’. ‘Nostro Amo Patent’, en estar exposat. Això recorda
un costum dels infants a MARIA DE LA SALUT. Si uns nins
deien uns altres nins: ‘això és meu; fuig d’aquí, que és ca
nostra; això és un bocí nostro’ aquests responien ‘No és
ver. És del Bon Jesús’ com qui dir ‘Ell és l’amo’.”

TRADICIONARI DE MALLORCA #07 El Corpus

Quan ho celebram?

26 DE MAIG Corpus Christi

Què celebram?

Actualment, des de l’any 1990 quan la diada es va decretar dia feiner, la celebració es realitza el
diumenge següent a la festivitat. Durant segles ha estat una de les festivitats més importants de
la cristiandat catòlica, no obstant, actualment es troba en una fase de decaïment a no ser en
aquells indrets on les manifestacions festives han arrelat en el seu caire més popular i
allunyades de les manifestacions religioses. Més enllà de ser una festa religiosa, la celebració del
Corpus fou en els seus orígens medievals, i encara ho és en alguns indrets, la festa ciutadana per
excel·lència que s’ha manifestat amb una processó general, on hi participa tot el cos social de la
comunitat, i de caràcter festiu amb una dimensió lúdica, de fet, pel Corpus hi havia tolerància i
era permès ballar amb certa llibertat. 

“A Sineu, la processó del Corpus, segueix distints itineraris. Això ve de què procuraven
passar per davant ca els senyors del poble i un any en complaïen uns i l’altre any, uns
altres. No era possible passar, cada any, per davant ca tots els senyors. A la processó del
Corpus els nins duien un ramell de flors i dins el ramell una candela.”

Primer de Maig, ets Apòstols;
 a tres, la Creu del Senyor;

 a vuit, l’Aparició,
 i en dijous sol esser el Corpus.

2



 ORÍGENS

La festa fou instituïda pel papa Urbà IV l’any 1264, havia de servir a l'Església per a la veneració
pública del sagrament de l'Eucaristia, exaltant la doctrina del cos de Crist, enfront dels que la
negaven. 

El context en què va néixer aquesta festivitat es caracteritzava per l’existència de pràctiques
religioses que eren titllades d’heretgies per la jerarquia catòlica perquè no s’ajustaven a les
doctrines de l’Església. A aquestes pràctiques cal afegir-hi certes creences que encara pervivien
d’èpoques atàviques amb determinats rituals pagans d’origen natural i que el poble
compaginava amb les pràctiques cristianes. És en aquest context en què es donaven corrents
contradictoris i oposats en el si de la mateixa Església catòlica. Proliferaren aquells miracles que
servien a les diverses faccions validar cada una de les tendències que defensaven. Una de les
heretgies més divulgades del moment, i un dels detonants originaris de la institució del Corpus,
va ser la professada per Berenguer de Tours, el qual negava la presència real del cos de Crist a
l’Eucaristia, un dels postulats bàsics de la doctrina catòlica. Davant aquest atac al dogma, el
bisbe de Lieja (Bèlgica) va convocar un sínode diocesà l’any 1246 en el qual es va instituir una
festivitat en honor al santíssim sagrament. Aquest fet fou donat arrel de la interpretació de les
visions de Juliana de Bethune, priora del monestir de Mont Cornillon, morta 6 anys abans. En una
de les visions més recurrents la monja veia una lluna brillant però incompleta, amb una franja
negra que la dividia en dues parts iguals; aquesta visió s’interpretava amb el fet de què mancava
una festa en el calendari litúrgic. A partir d’aquestes revelacions, Juliana de Bethune ajudada per
la beata Eva de Lieja, va intentar amb tots els seus mitjans que s’instituís una festa solemne en
honor al santíssim sagrament. Ja priora del Mont Cornillon, l’any 1222, va continuar amb els seus
esforços per la instauració del Corpus Christi assessorant-se amb personalitats de l’època tals
com, Jean de Laussanne, canonge de Saint Martin, Jacques Pantaleon, arxidiaca de Lieja, el futur
papa Urbà IV, amb el qual mantenia una estreta relació, i teòlegs com Hugo de Saint Cher. La
festa es va celebrar per primera vegada arran de l’impuls del príncep bisbe de Lieja Robert de
Tourote, qui va morir mesos abans de la celebració.

La festa de Lieja va tenir fortes oposicions per part de la burgesia de la ciutat perquè significava
un dia de descans per a la població treballadora. A més, cert religiosos també consideraren que
no es mereixia tantes despeses per la seva celebració. L’oposició a la festa es va enfortir l’any
1246 i Juliana va haver de deixar el convent i migrar de monestir en monestir passant per Val
Benoït, Huy i Salzinnes. Va morir el 5 d’abril de 1258 a Fosse-la-Ville i fou enterrada a l’abadia de
Villers-la-Ville.

Fou amb la bula Transiturus de hoc mundo  promulgada pel gran amic de santa Juliana de Lieja,
el papa Urbà IV, que es va instituir la festa a tota l’Església. El fet que va provocar que Urbà IV
decidís ampliar la festa a tota la cristiandat va ser un miracle ocorregut el 1263 a Bolsena, on,
davant els dubtes d’un canonge que l’hòstia i el vi de missa es convertissin en el cos i la sang de
Crist va començar a brollar sang del corporal (la peça de roba blanca on es col·loca el calze i
l’hòstia).

És sobretot a partir de 1316 quan s'estén per tota la cristiandat arran d'una butlla del papa Joan
XXII. D'aquesta manera, es va estendre per tot Europa, on va anar guanyant importància amb el
pas del temps. A partir d'aquell moment es va generalitzar a Europa i encara al segle XXI, sis
segles després, és un esdeveniment religiós, social, cultural i festiu de gran transcendència.
Barcelona i Girona van ser les segones ciutats del món que van celebrar el Corpus Christi amb
una processó, de la que hi ha notícies des de l'any 1320. 

“Els qui neixen el dia del Corpus, al temps que toca sanctus, tenen una gran propietat. Fent
com a massatge, criden el mal, l’estiren i el treuen defora. Inca.”

TRADICIONARI DE MALLORCA #07 El Corpus

3

https://ca.wikipedia.org/wiki/Eucaristia
https://ca.wikipedia.org/wiki/Cos_de_Crist
https://ca.wikipedia.org/wiki/Joan_XXII
https://ca.wikipedia.org/wiki/Joan_XXII
https://ca.wikipedia.org/wiki/Barcelona
https://ca.wikipedia.org/wiki/Girona
https://ca.wikipedia.org/wiki/Process%C3%B3_del_Corpus


ELEMENTS FESTIUS

TRADICIONARI DE MALLORCA #07 El Corpus

Processons
La processó sol ser la part principal de la festivitat del Corpus i presenta dues parts ben
diferenciades. Per una banda la profana, on està formada pels entremesos festius (gegants,
animals, dimonis boiets, sant Joan Pelós, la Cuca Fera, àguiles, etc) i tots els representants
socials, també encapironats i penitents antigament a Palma. Per l’altra banda, la part religiosa de
la processó és la que acompanya la custòdia sota pal·li que conté l’hòstia consagrada i que
normalment està formada per l’estament eclesiàstic i el conjunt de nins i nines que han rebut la
primera comunió durant l’any. 

Les processons del Corpus són l'antecedent de les actuals cercaviles de moltes festes patronals
de pobles i ciutats. Deslliurades de l'element litúrgic, recuperen el caràcter pagà de bona part
dels elements que en diferents moments anaren introduint les classes populars a la festivitat
religiosa, com ara les enramades, el bestiari i altres entremesos absolutament arrelats a la
tradició festiva.

“A Vilafranca, pel Corpus posen pels carrers, per on ha de passar la processó, pàmpol,
mata, joncs de torrent i branques de poll i hi fan una vertadera catifa pel Santíssim. No hi
planyen el verd. Els joncs fan llenegar i gisquen en passar-hi per damunt. A les portes, a les
baules concretament, de les portes de l’església hi posen manats de murtra. I també
n’escampen un poc per devora l’església. La murta la duen de Sa Penya (Vilafranca) i a les
baules de la parròquia en posen per les festes que tenen obreria principals: Sant Pere, Sant
Agustí, Sant Martí, Santa Bàrbara, la Beata Sta. Catalina Thomàs.”

Enramades
Enramar els carrers i places vol dir ornamentar amb
motius vegetals per la festa del Corpus, sobretot per on
passa la processó. L’objectiu de les enramades era pel
lluïment de la festa tot i que actualment el costum ha
agafat entitat pròpia i també s’hi fan servir altres
materials combinats artísticament. A Mallorca les
enramades també es feien per les festes patronals de
cada poble, com per exemple posar branques de pi o
canyes als portals de les cases. També, a Mallorca,
s’enramava el portal d’una casa on un dels seus
habitants feia festa.

“Pel Corpus posen domassos i banderes. Les dones
treuen a l’acera dels carrers els cossiols millors i més
florits de la casa, aquells cossiols que solen tenir
vora el brocal o el coll de les cisternes i per les
entrades de les cases o sota l’emparralat del corral.
La processó no passa per tots els carrers, però les
al·lotes dels carrers no afavorits duen els seus
cossiols als carrers per on passa la processó, per tal
que facin planta en obsequi del nostre amo. Pels
carrers tiren, escampen, fulles d’eura duita dels
torrents i llocs humits, murta i flors, perquè el bon
Jesús trepitgi blan. Tothom va a la processó, a penes
si hi ha ningú que miri. Les nines que van vestides de
verge, duen manats d’espigues.” –Bunyola

4

https://ca.wikipedia.org/wiki/Cercavila
https://ca.wikipedia.org/wiki/Les_Enramades_d%27Arb%C3%BAcies
https://ca.wikipedia.org/wiki/Bestiari
https://ca.wikipedia.org/wiki/Entrem%C3%A8s_(teatre)


TRADICIONARI DE MALLORCA #07 El Corpus

Estores de flors
Les estores de flors podrien considerar-se també part de les enramades, s’ha de distingir entre
les enramades de murtra o ginesta escampades pel sòl i les composicions florals preparades ad
hoc a mode d’estora. D’aquesta manera els humans escarneixen el que està passant en aquest
moment de l’any a la natura. Les catifes són com a mandales efímeres pintades sobre l’asfalt i
que s’omplen amb pètals, llavors i altres elements de tots els colors.

“El Corpus a Puigpunyent. Anaven a ‘sa riera’ un torrent que passava per dins Son Net i Son
Fortesa i allà, amb premís, collien a carretades de platero, arbre vet i poll i posaven
branques d’això pels carrers per allà on havia de passar la processó. I molta murta perquè
n’hi ha molta. Col·locaven cossiols pel carrer. El diumenge vinent a Puigpunyent feien ‘sa
processó des corpetons’ (també li deien ‘es diumenge des corpetons’ era el diumenge
immediat al corpus). Era una processó igual a la del Corpus, però més curta. Adornaven lo
mateix que el dia del Corpus.“

Entremesos
Els entremesos són representacions dramàtiques o coreogràfiques que es fan entre altres parts
d’una festa civil o religiosa. En les festes religioses formen els entremesos personatges sagrats,
figures rellevants de les sagrades escriptures, profetes, sants i herois, normalment en el context
de la festa del Corpus i que podien formar part de la processó seguint un ordre més o menys
harmònic o podien formar petits grups, que representaven una escena probablement muda.
També hi havia entremesos plàstics formats per figures en comptes de persones. En la litúrgia
antiga es troben alguns precedents d’aquestes representacions ambulatòries. Per exemple, en
un Evangeli del segle XI, procedent del monestir de Bilsen, al Limburg, hi figura un ordi
profetarum, una mena de consueta per a la celebració d’un seguici integrat per persones
vestides i disfressades, que representaven els profetes. Els entremesos són anteriors a la
institució de la festa del Corpus. Des del segle XII que en les grans festes de la cort reial es feien
representacions, especialment durant els grans àpats palatins, entre plat i plat, per tal
d’entretenir als comensals, i d’aquí deriva el qualificatiu d’entremès, que es troba documentat
per primera vegada l’any 1380, en ocasió de la coronació de la reina Sibil·la pel rei Pere III. La
representació d’aquest gènere de més antiguitat coneguda a la corona catalanoaragonesa és de
l’any 1150, en què, després del casament de Ramon Berenguer IV amb Petronella, filla de Ramir
el Monjo, rei d’Aragó, fou representat un combat de diables amb els àngels capitanejats per sant
Miquel. A més, afegir que també s’hi va dur a terme un ball de bastons. Amades, fa l’observació
de les possibles diferències entre els entremesos palatins i els processionals quant a aparell
escènic, accessoris i mecanismes de tramoia. 

Amb l’objectiu de aportar grandiositat a la festa del Corpus foren copiades les representacions
palatines, incorporant-les a la processó, fet que la convertí en la celebració més extraordinària i
solemne. D’aquesta manera, si s’havien de celebrar festes amb molta solemnitat com ara
commemorar fets d’armes, naixements de prínceps i altres esdeveniments reials, es feia una
processó com la que normalment es feia al Corpus però sense la sortida de la custòdia amb el
santíssim.

La primera representació d’entremesos plàstics es refereix al Corpus de 1391 de Barcelona on hi
sortien la representació del Paradís i de l’Arca de Noè. També està documentat que a les festes
en honor a Alfons el Magnànim, l’any 1423, hi van prendre part els ministrils i sonadors de
Barcelona, vestits iguals que a la festa del Corpus, i els entremesos del Paradís i de l’Infern, amb
els àngels i els dimonis que simulaven una batalla. 

5



TRADICIONARI DE MALLORCA #07 El Corpus

A Mallorca la processó del Corpus no era tan lluïda com a les ciutats de Barcelona i València. Se
sap que a Ciutat, Felanitx i Sóller hi sortien parelles de gegants i al segle XVII també una Cuca
Fera. També abunda documentació del segle XVI que fa referència a balls dels cossiers i de
diables boiets a la processó del Corpus. I també el cas de les Àguiles de Pollença que ja estan
documentades l’any 1525. La parròquia dels Socors de Ciutat havia posseït un seguici de
cavallets, gegants i àguiles que sortiren a la processó fins el segle XIX. També fins a finals del
segle XIX a la processó de Palma hi sortia un homo prou forçut vestit amb robes fins als talons i
proveït d’una garrota amb la qual pegava cop al cap dels qui no es descobrien el cap llevant-se el
capell quan passava el santíssim. Una característica que distingeix les processons illenques és la
de l’assistència de penitents que es fustigaven el cos com a les processons de penitència de
Setmana Santa. Quan acabava la processó, els curaven les nafres i participaven del refresc que
els hi dedicaven consistent en confitura i vi dolç.

Balls i danses
Originàriament la festa del Corpus era la que aglutinava més directament les danses rituals i
moltes d’elles tenen el seu origen en aquesta festivitat tot i que algunes s’han traslladat a altres
celebracions. Hom ha interpretat que aquest tret és una interpretació de les paraules del papa
Urbà IV a la bul·la fundacional de la festa l’any 1267 que deia: «Que la fe canti, que l’esperansa
dansi, que salti el goig de la caritat». Aquestes danses es veieren afavorides per la jerarquia
eclesiàstica i portades a l’esplendor al segle XVI. Varen sobreviure tant a les prohibicions sinodals
del segle XVII com a les radicals ordenances de Carles III. La festa del Corpus en no disposar de
patrons religiosos, va assimilar els seguicis de les processons de la cultura clàssica, la qual cosa
afavorí la introducció de danses dins el seguici processional. A Mallorca els balls amb figures o
danses rituals estarien lligats a la cultura gòtica. Amb la conquesta catalana del segle XIII
penetren a l’illa les formes teatrals de l’Europa gòtica, basades en la representació de l’Antic i
Nou Testament, tot marcant una profunda dualitat entre el bé i el mal. 

La custòdia
Les festivitats religioses ens han deixat un llegat de patrimoni immaterial que conforma la nostra
identitat, així mateix és important el patrimoni artístic que també n’és protagonista i forma part
de la història de l’art de l’illa. En el cas del Corpus la custòdia és l’element artístic que ens mostra
la importància de l’orfebreria al llarg dels segles a Mallorca. 

La custòdia és un reliquiari molt elaborat, fet amb metall preciós que s’empra per l’exposició de
l’hòstia consagrada o també anomenat Santíssim Sagrament, que simbolitza el cos de Crist. El
dia del Corpus és l’únic dia de l’any en què està permès que la custòdia surti en processó fora del
temple. A Ciutat era costum que algunes famílies deixessin llurs joies per ornamentar la custòdia
per a la processó.

Els gremis dels argenters són un dels més importants que es constitueixen a Mallorca a partir del
segle XIII. Se’n tenen notícies des de l’any 1308 i l’any 1313 ja tenen capella pròpia a Santa Eulàlia,
la capella de sant Blai. El principal centre de producció a Mallorca és Palma, en dos punts claus,
un a la part alta de Ciutat al carrer de l’Argenteria, i l’altre a la part baixa a la parròquia de Santa
Creu. En el gremi hi havia controls per evitar les estafes, tant per part del gremi com per part del
mostassaf que vigilava l’estat dels productes i els preus aplicats. Fins i tot es va establir un
sistema de marcatge de les peces, amb un símbol identificatiu de la procedència, després de la
seva revisió. Les peces medievals es caracteritzen per la dependència formal del repertori de
l’arquitectura gòtica en estructura i motius. Sovint són “edificis ideals” i aquesta lectura
arquitectònica es fa a partir de l’observació de la pintura (retaules) i l’escultura gòtica europea.
Cal destacar la custòdia de la catedral d’Eivissa de l’any 1399 obra de Francesc Martí, tot i que el
vericle que conté la sagrada forma és barroc.

6



TRADICIONARI DE MALLORCA #07 El Corpus

Al segle XVI arriben les modes italianes tot i que a Mallorca es deixen sentir molt poc i perviu la
influència del gòtic del segle XV. Els argenters opten majoritàriament per la tipologia de
custòdia-retaule, introduïda per la custòdia de Lluc, obra d’Antoni Falconer de l’any 1498. Al pas
dels anys es van assimilant les formes clàssiques, sobretot en els elements arquitectònics, i la
introducció de l’interès naturalista fins que al segle XVII ja desapareixen les reminiscències
gòtiques. 

El segle XVII representa la definició de les peces barroques com per exemple, la custòdia de Sant
Jaume de l’any 1657, obra feta a partir d’un disseny de l’escultor Antoni Oms. 

Un segon model de custòdia barroca es defineix a partir del segle XVIII i es tracta de la coneguda
com a custòdia sol, en la que el vericle és definit per rajos que simulen l’astre. En són exemples
la custòdia de Santa Clara de l’any 1717 i la de la Concepció de 1711, obra de l’argenter alemany G.
F. Amtzigkt. La tipologia de custòdia sol es manté fins al segle XIX amb adaptacions de motius
neoclàssics d’arrel pompeiana. 

La custòdia major de la Seu es caracteritza pel seu gran eclecticisme. El cos principal és de l’any
1585, no presenta elements renaixentistes, al segle XVIII s’hi afegeixen els àngels i el peu és
d’estil neogòtic. 

Renous del Corpus
Durant la processó del Corpus era tradició que els infants fessin sonar uns xiulos de fang
anomenats siurells, rossinyols o «pitxerrulls», amb la idea de reproduir el cant dels ocells.
Aquesta pràctica està documentada a Mallorca, a diverses poblacions del País Valencià, a la
Ribera de l’Ebre, el Priorat, el Baix Camp i els Pallars. 

A la processó de Ciutat hi participen els tamborers de la Sala, que segons la tradició la tonada
que executen fou composta per un famós músic, mestre de tabals, conegut per Pau Timbaler, el
qual hagué d’estar set anys reclòs a una habitació subterrània per concentrar-se bé i poder
produir la tonada. Evidentment aquesta contarella de sentit irònic ens dóna compte de què es
tracta d’una tonada repetitiva i poc dificultosa.

“‘La lledània de la Seu’ La guarden a sa casa de l’Almoina, és com una roda de carro i pesa
una enormitat, va subjecte a una hasta. Du voltant, voltant, unes banderetes de metall,
com a llautó i en dur La Lledània fa un renouet alegre ‘renouet del Corpus’.”

7



Com ho celebram?
POLLENÇA

Noltros segam a Ariany
 i tot són serrals i costes.

 Demà és sa festa del Corpus,
 sa millor festa de l’any.

La celebració del Corpus a la població de Pollença és sens dubte
una de les més característiques de l’illa atès que s’hi conserva
una dansa ritual processional única a Mallorca, la dansa de les
Àguiles.

Actualment es celebra el diumenge següent al Dijous del Corpus
pels carrers de la vila guarnits amb fulles de fasser i pi i amb
domassos als balcons. S’inicia a l’horabaixa a l’església de la
Mare de Déu dels Àngels amb una missa. Acabat l’ofici religiós
comença la processó encapçalada per un penó vermell amb la
imatge de l’Eucaristia, seguida de sant Joan Pelós, home que
representa a sant Joan i que, amb el rostre cobert, descalç i amb
un mè viu dins un sarró, dansa durant tot l’itinerari. Les àguiles
són interpretades per dues al·lotes que porten la figura de l’ocell i
van ricament enjoiades. El P. Llompart crida l’atenció sobre el cas
insòlit de la presència de dones en una dansa de figures, ja que la
censura de la processó medieval no ho hagués permès. La dansa 
s’acompanya del so de castanyetes i un grup de músics compost per guitarres, guitarrons i
violins. La música de la processó va ser composada per Antoni Torrandell per al poema històric
Vos reinau damunt l’altura, original de Miquel Bota Totxo. Cada una de les al·lotes va
acompanyada per una dona casada i una dona fadrina. La comitiva segueix amb els pares de les
al·lotes que fan d’àguiles i els nins i nines que han fet la primera comunió l’any corresponent
portant un ram d’espigues de blat i fulles de pàmpol. A continuació hi ha dos penons blancs, els
cirials, la creu i la custòdia sota pal·li. Darrera hi ha l’estol de persones devotes, les atxes, el
clergat i la banda de música. 

Les dues figures de cartró que representen les àguiles estan coronades i guarnides amb flocs de
colors. Les portadores van vestides de blanc amb blondes i brodats, amb capa que rep el nom de
Maria Antonieta, duen una corona i s’encavalquen a la cintura l’àguila. La principal característica
de les al·lotes és que van enjoiades profusament amb peces d’or que han estat brodades al vestit
i omplen el cap, els braços i les mans. Les joies (anells, botonades, creus, creus de malta,
cordoncillos, cadenes, camafeus i relíquies) que en el seu conjunt poden arribar a pesar els 5
quilos, són aportades per les famílies de Pollença a mode d’ofrena i es recullen mitjançant la
petició ritual: «Teniu or per les àguiles?». La presència d’aquesta ornamentació hom l’explica a
partir de que la dansa estava originàriament vinculada a la festa de sant Joan i no la del Corpus i a
la creença arcaica segons la qual si es posaven monedes i objectes d’or al Sol per la festa de Sant
Joan s’aconseguien que les riqueses es multiplicassin. 

Poder ballar les àguiles és tot una distinció entre les joves de Pollença i en la seva elecció
s’intenta que les dues al·lotes siguin el més semblants possible. La dansa processional que han
assajat amb la «mestra d’àguiles» és compon d’un pas molt simple i simètric que rep el nom de
les «esses». Acabada la processó van a visitar les cases d’algunes persones destacades de la
comunitat, on executen el ball de «les taules» que és el mateix que també ballen dins l’església. 

TRADICIONARI DE MALLORCA #07 El Corpus

8



A Catalunya i al País Valencià, l’àliga figura en representacions portades per un sol portador, ja
des del segle XV i amb funcions ben solemnes com per exemple acompanyar la custòdia. A
Pollença, en canvi, la presència de l’àguila al Corpus és datada del segle XVIII tot i que hi ha
referències del segle XVII a Palma (1614) i Felanitx (1671). 

És difícil trobar l’origen exacte de la dansa de les àguiles, el que és evident és la seva
importància a les processons i festes patronals de caràcter religiós i a commemoracions de
caràcter civil. 

Existeixen quatre hipòtesis sobre el seu origen. Una, de caràcter processional, sobretot
vinculada a la processó del Corpus. La crònica més antiga que es coneix de la presència de
l’àliga a la festivitat del Corpus és la de l’any 1330 a la processó de Vic. La segona hipòtesi és la
que considera que seria la part que resta d’un entremès medieval. El P. Llompart planteja la
hipòtesi de que l’àguila fos un entremès profà que s’hagués inserit a la processó del Corpus de
Barcelona i arribàs a ser reinterpretat com a símbol de sant Joan Evangelista. La tercera hipòtesi
planteja el seu origen com a element que és usat per mostrar reverència respecte d’algun
personatge important. Així, l’any 1396 el Consell de Barcelona va enviar l’àguila de la ciutat a les
festes de coronació de Martí l’Humà. Com a quarta hipòtesi hom ha suggerit un possible origen
gremial fonamentat en els escuts d’armes dels antics gremis, com per exemple la dels teixidors
de lli i llana.

“La part religiosa no té res de particular. Només hi ha lo que en diuen ‘Les Àguiles’, dues
al·lotes triades de les millors famílies del poble que duen unes àguiles fermades per la
cintura, com els cavallets d’Artà hi duen els cavalls. Lo més notable de ‘Les Àguiles’ és la
capa que duen, extraordinàriament enjoiada. Les d’enguany (1953) duien prop de 3 kg.
d’or. Ballen davant la processó sense parar, guiades per sant Joan Pelós, un homo d’edat
(enguany tenia 70 anys). La processó és molt llarga i en acabar ‘Les Àguiles’ brollen de
suor.”

TRADICIONARI DE MALLORCA #07 El Corpus

El personatge de sant Joan Pelós és encarnat per un jove de cabells llargs i
vestit amb túnica de seda verda amb dos filetons daurats, una capa vermella,
una careta, i unes pintades a la cama en color vermell que fa referència als
cordons d’unes sandàlies. 

La figura d’aquest sant apareix al gòtic medieval tardà,
de cop enllaçada a la de sant Joan evangelista a la
litúrgia de la Seu. Durandus, liturgista del segle XIII,
a la Rationale Divinorum Officiorum explica que,
immediatament després de Nadal, l’orde de 
presbíters celebrava el 27 de desembre la festa 
de sant Joan Evangelista que es representava unida 
a la de sant Joan Baptista. Richard Bonovan que ha
reunit la Consueta de sanctis i la Consueta de 
sacristia de la Seu a The liturgical drama in medieval
Spain (1918), es refereix a la vestimenta dels dos sants.
L’Evangelista vestia ornaments sacerdotals amb
casulla i el Baptista portava un xotet, una creu d’argent
i es vestia amb una pell.

L’any 1573 hi ha les primeres referències documentals del ball de 
sant Joan Pelós a Mallorca, a les Actas Capitulares (1567-1573) de la
catedral es consignava la prohibició del ball de sant Joan Pelós dins la
Seu. 

Durant la primera meitat del segle XVIII es té constància de la presència
de sant Joan Baptista a la processó del Corpus de la catedral mallorquina. 

9



PALMA

La processó característica del Corpus de Palma surt de la Seu després de l’ofici religiós al so del
toc de n’Eloi, la campana major de la catedral. Actualment també es celebra, com en tots els
pobles de l’illa, el següent diumenge després del Dijous del Corpus. Històricament la processó
havia sigut molt solemne, fins al punt que l’any 1628 un edicte episcopal prohibeix el pas de
cotxes i carros pel llocs ornamentats per a les processons. Es caracteritzava per una fastuosa
processó al llarg d’enramades i animada per balls i entremesos de figures que podien ser
animals, gegants, dimonis boiets, sant Joan Pelós o la Cuca Fera que encapçalava la comitiva en
el segle XV. També hi participaven encapironats i penitents, i s’hi celebraven balls i entremesos.
Els gegants del Corpus a Palma ja surten documentats l’any 1734 i sembla que eren quatre
parelles que representaven els quatre continents. La prohibició de la sortida dels gegants i altres
figures festives va arribar mitjançant una reial cèdula de Carles III de Borbó, l’any 1780, tot i que
no fou seguida estrictament. Amb el pas del temps els gegants passaren a ser protagonistes
d’actes no religiosos com per exemple per la festivitat de Sant Ferran de 1814 en honor a Ferran
VII. 

Cal afegir a més la processó anomenada del “Ninets” que era pròpia de la parròquia de Sant
Miquel i la processó de “sa Moixeta” que es duia a terme el dia de la vuitada del Corpus. El nom
que acabà adoptant aquesta processó té el seu origen en el llinatge Moix corresponent a una
noble senyora de Ciutat qui va deixar en herència a la Seu una obra pia important. En honor a
aquesta senyora i la seva generositat s’havia de celebrar cada any, en la vuitada del Corpus, una
processó per la salvació de la seva ànima. La senyora Moix rebia el malnom de Moixeta degut a
la seva poca estatura i la processó passà anomenar-se la processó de “na Moixeta”. Amb el
temps es va perdre la referència personal i passà a dir-se la processó de “sa Moixeta”. Arrel
d’aquesta denominació sorgí una creença popular, que era emprada per fer broma a les nines
joves, segons la qual es feia creure que si s’anava a la processó amb una moixa petita sorgia la
possibilitat de trobar un tresor encantat custodiat a una cova per un ferotge guarda qui era
vençut per la moixa que havia assistit a la processó. També esmentar l’existència de l’expressió
“acabar com la processó de sa Moixeta” que significa acabar sense pena ni glòria, sobtadament,
sense ressò ni avís previ, en fracàs.

“A Montuïri, les al·lotes treuen els vestits nous d’estiu pel Corpus.”

Actualment la processó del Corpus de Palma la conformen els tamborers de la Sala, els cossiers i
els cavallets de l’Escola de Música i Danses de Mallorca, la parella de gegants pagesos de la Sala,
en Tomeu i na Margalida; i com a elements religiosos cal destacar la lledània i les insígnies de la
catedral basilical. 

La lledània és una creu processional formada per tres cercles concèntrics coberts per unes 1200
flors de cera. El cercle més gran, de dos metres de diàmetre, incorpora nou banderoles daurades
i en el centre hi ha el crucifix. Pesa 65 quilos i és transportada pels “lledaniers”. L’origen d’aquest
tipus de creu el trobam a les processons conegudes com les Rogatives menors, que són les que
es fan tres dies abans de l’Ascenció i on es cantaven les lletanies dels sants, costum que perdurà
fins el segle XVIII.

TRADICIONARI DE MALLORCA #07 El Corpus

10



“Ciutat de Mallorca. La Seu. Pel Corpus treuen “La Lledània” que és un placa gruixada de
ferro on s’hi destaca una creu i un sant Crist. La gran rodella està exposada des del
dissabte del Corpus fins després de la processó de “sa moixeta”, octava del Corpus. És a dir,
tota la vuitada del Corpus. Hem dit que “La Lledània”és un disc de ferro. A St. Pere i Sant
Bernat, primer, un capellà omplia “La Lledània” per les dues cares amb flors de cera que
s’aferren en calent sobre el disc de metall. Allà, a Sant Pere i Sant Bernat (hospici dels
capellans hi ha cuina i fogons. Fonen la cera dins greixoneres, la trabuquen dins uns
motllos de fusta, posen a la cera colors o colorants perquè les flors tenguin més vista. Per
treure les flors del motlo, passen el motlo per dins aigua freda.. les flors que van sobre la
creu són més petites, com a didals (ses flors fora de la creu són com un duro). Per aferrar-
les, prenen un candelí i encalenteixen un poc la flor i el metall de “La Lledània”i pitgen
amb esment perquè la flor no se foradi. Se vol habilitat i rapidesa. Abans com hem dit feia
això un capellà, un tal Palou, vicari de la Seu quan era parròquia (s’hi pegava tot l’any, cada
dia un poc si l’havien de fer tota nova. Sempre li han de posar “tacos” perquè les flors
cauen o les roben.) Ara ho solen fer senyores que solen esser visitades, mentres treballen
són visitades per “los senyors canonges”, a Sant Pere i Sant Bernat.”

L’ombrel·la o conopeu és un símbol de l’Església Catòlica, que s’utilitza com a objecte litúrgic a
totes les esglésies que tenen la consideració de basílica. La Seu de Mallorca obtingué aquesta
consideració el 1905, després de la gran restauració, i el 1906 arribaren al palau episcopal les
dues insígnies tradicionals de la basílica: el conopeu i el tintinacle, ambdues dissenyades per
Gaudí. El conopeu té forma cònica, semblant a un paraigua o a una petita tenda de campanya,
amb una tela amb franges de colors groc i vermell, des del vèrtex fins al final de la mateixa. El
conopeu és suportat per un braç de fusta, coronat per una esfera coronada per una creu. El
tintinacle és l’altra insígnia basilical que anuncia l’arribada de la processó amb el clergat. En el
cas del tintinacle de Gaudí, allò que fa sonar la campana és un martell, que pica un dels costats
del bronze, de forma quasi cilíndrica, i coronat per una estrella de puntes rectes i corbades. La
campana està sostinguda per un pal de fusta. 

TRADICIONARI DE MALLORCA #07 El Corpus

Què menjam?
Juan d’Algaida, diguès

 si enguany és any de cireres
 i si haurem d’armar paneres

 per anar a coir-lès.

Era costum que en acabar la processó del Corpus es
convidés a aquells portadors d’entremesos i als que
havien hagut de fer un esforç a un àpat d’arròs i carn.
També als penitents que participaven de la processó
se’ls obsequiava amb un refresc. Aquest refresc
podia consistir en vi dolç i confitura, fruita, quartos...

“Per la processó del Corpus a Inca, l’ajuntament,
en el refresc, donava als nins una S grossa i als
mateixos santets, després de la processó de la
vuitada –en què posaven una figa al Bon Jesuset
de la casa consistorial– els senyor rector, els
obsequiava amb una ensaïmada.”

11

http://catedraldemallorca.org/mediawiki/index.php?title=Antoni_Gaud%C3%AD
http://catedraldemallorca.org/mediawiki/index.php?title=Antoni_Gaud%C3%AD


Era costum també, menjar avellanes, els fadrins en compraven mocadorades per a regalar a les
fadrines a mode de galanteig, i les persones grans en compraven pels infants i els familiars.
Nombrosos venedors ambulants s’instal·laven pels carrers amb la seva paradeta d’avellanes i
altres fruits secs i orxata. Notau la similitud amb el costum de Ciutadella en què per Sant Joan els
enamorats regalaven confits i avellanes a les al·lotes que els hi agradaven. Aquest costum
menorquí va anar evolucionant i es varen començar a llençar les avellanes de manera amorosa
per cridar l’atenció a les al·lotes. Actualment ha perdut aquest significat originari i fins i tot a
adquirit la denominació de “guerra d’avellanes”.

“Pel corpus les al·lotes treien els ventalls i els vestits. Mancor.”

Maig i juny són els mesos amb la fruita més saborosa, amb la plena d’albercocs, prunes i cireres i
d’aquí l’expressió “Pel Corpus, cireres”. A Catalunya és molt típica la coca amb cireres pel dia del
Corpus.

“Els aubercocs del Corpus són els primers. La plena d’aubercocs ve devers St. Pere, quan
les figues flor (rotges i aubercors) comencen. Lluchmajor. A Inca posen una figaflor (si n’hi
ha) en la mà d’un Bon Jesús que posen a la casa de la vila al portal el dia del Corpus. Si no hi
ha figues vertaderes, en du una de fusta.”

Com hem dit la festa del Corpus era una de les més
solemnes i importants de l’any. Així i tot al Cançoner
Popular de Mallorca tan sols trobam tres cançons que
facin referència explícita a la festa i dues d’elles són
versions similars. Sí que són nombroses aquelles
cançons que fan referència al sagrament de l’eucaristia
i a l’adoració del santíssim, objecte religiós de la
celebració del Corpus. Es tracten de cançons que
demostren el caràcter pietós de la societat mallorquina
quant a mostrar reverència a l’hòstia consagrada.

Què deim?

Na Massaneta cercà 
 sa murta per s’enramada;

 per bruta i mal criada,
 per això no hi vui tornar.

Per altra banda és coneguda l’expressió “tenir cera del Corpus” que es refereix a quan una
persona té certes prerrogatives i privilegis amb els qual pot fer el que vol sense tenir en compte
les conseqüències. Altra expressió menys coneguda és la de “treure el Corpus” que significa anar
molt mudat fent referència a què el dia del Corpus les persones es vestien amb les millors robes
i fins i tot es solia estrenar el vestit nou d’estiu.

“La gent, en anar per la Seu, durant la vuitada del Corpus comet furts piadosos: se’n du
flors de cera de ‘La Lledània’, cera del Corpus, que diuen, perquè és bona contra els llamps.
És bona per necessari. Hi ha l’expressió ‘tenir cera del Corpus’ que equival a: deixar-li
passar tot a un i no usar de rigor amb ell, sinó tenir-hi moltes contemplacions. Rosa Jaume
Rosselló. Ciutat de Mallorca. Durant la guerra tiraven d’aquesta cera per les teulades per
esser escàpols dels avions. Hi ha pels pobles uns panets vermells de cera que se diuen cera
del Corpus i també s’aferren a les portes contra els llamps.”

TRADICIONARI DE MALLORCA #07 El Corpus

12



En l’àmbit literari us recomanam el poema “Sa processó del Corpus” de Pere d’Alcàntara Penya
(1882). També us transcrivim l’article de Miquel dels Sant Oliver que descriu el dia del Corpus a
Ciutat l’any 1891:

“Per bé que faceu no trobareu una festa com el Corpus; és es dia més jove de s’any. En es
ple de sa primavera, tots es jardins estan en flor... I llavors, aquelles tires de gent esteses
pes carrers a s’hora de sa processó; aquelles files de sombrilles i de capells florits que
coronen com una garlanda es balcons endomassats; aquells estols d’al·lotetes assegudes a
sa carrera, amb sos vestits blanquinosos i es clavells encesos entre es cabells negres; i es
crits de ses vellaneres i des qui venen horxata i es trepig de sa gernació que acudeix i sa
vibració de cornetes marcials... ¿a on me voleu anar? (...) Sa netedat resplendeix per tot,
des de ses fatxades que han acabat d’emblanquinar fins a sa cara d’afeitada de fresc. (...)
Ses Batallades de n’Eloi avisen de que surt sa Custòdia; sa remor sorda que s’aixeca des
carrer fa parèixer que s’acosten es tambors. Voltant cantó ja se veuen es guardia civils a
cavall... i passen es primers acompanyants (...) per últim, s’acosta el pal·li; entre niguls
d’encens qui se caragolen i obrin dolçament apareix com un sol entre boires, es cèrcol d’or
de sa Custòdia... Una pluja de flors esfullades, davalla de balcons i finestres deixant
rastres de perfums, de frescura i de joventut.

Es sol ja s’és post; sa custòdia ha tornat a la Seu; s’hostia blanca torna a n’es Sagrari... i
s’umplen ses orxateries des de ca ses Solles a can Soler de sa costa; des de can Bartola a
can Tortoni. Sa tropa, composta de dos o tres-cents homos desfila per davant vint o trenta
generals... Ses dos-centes o tres-centes al·lotes casadores van a n’es Born a veure si poden
pescar un des vint o trenta partits de sa població; “ábrense las velaciones”, es passeig
queda oficialment inaugurat. (...) D’aquí a cent anys... una altra generació idèntica
substituirà aquesta... I així rodarà el món anys infinits i vendran noves festes del Corpus i
tothom hi tornarà anar, content i alegre, amb sa robeta nova i es capell endiumenjat a
veure sa processó i sentir sa música i contemplar es devots de sempre, es militars de
sempre i es coix de sempre. C. De M. [Clavell de Moro] (Miquel dels S. Oliver) (La Roqueta,
núm. 149, 30 de maig de 1891, p. 1)”

TRADICIONARI DE MALLORCA #07 El Corpus

El Corpus, al món
Per ses festes posen murta

 i es dies no són tots uns.
 ‘Vui és dissabte i dilluns.
 Quina setmana tan curta!

Una de les característiques més rellevants del Corpus de
Mallorca és la dansa de les Àguiles de Pollença. Es tracta
d’una de les tres úniques danses que són permeses de
ballar davant el Santíssim en tot l’estat espanyol. Vos
presentam les altres dues, els seises de la Catedral de
Sevilla i l’erreberentzia de Donostia.

A Barcelona, durant molts de segles, la festivitat del Corpus s’ha considerat l’autèntica festa
major de la ciutat. La processó actual compte dues parts ben diferenciades, la festiva, en què el
Seguici Popular de Barcelona, compost per gegants, àliga, Bou de sant Just, cavallets, drac,
mulassa, lleó, víbria i tarasca recorre els carrers del centre i constitueixen una autèntica
expressió festiva popular; i la processó de caràcter estrictament religiós del Corpus Christi de la
Seu. Així i tot, hi destacam un costum que ha esdevingut símbol de la identitat festiva de la ciutat
i és l’Ou com balla i que es caracteritza per la màgia de la seva senzillesa.

La Patum de Berga és probablement una de les manifestacions festives del Corpus que més
projecció gaudeix. El 25 de novembre de 2005 fou declarada “Obra mestra del patrimoni oral i
immaterial de la humanitat” per part de la UNESCO.

13



Seises de Sevilla
Els seises són un grup de deu infants que realitzen una dansa sagrada davant el Santíssim de la
Catedral de Sevilla el dia del Corpus, el dia de la Immaculada Concepció i en l’anomenat “triduo”
de Carnestoltes de Sevilla.

En l’evolució històrica dels seises cal distingir per una part els seises com a nins cantors i l’altra la
dansa que realitzen. En el Renaixement quan neix la música coral i com a conseqüència del cor
polifònic, els nins cantors s’encarreguen de les veus sueperiors de la polifonia, dels responsoris i
de danses i fragments d’autos i pasos que es solien fer per Nadal i Pasqua. A la segona meitat del
segle XV el nombre de nins es va generalitzar al de sis i el grup adoptarà el nom de seises. Fins
ara havien rebut els noms de “moços”, “moços de coro”, “muchachos”, “moços cantorçicos” i
“niños cantorçicos”. Actualment són deu nins els que interpreten la dansa de seises. 

Els orígens de la dansa dels seises de la Catedral de Sevilla són incerts el que és evident és que
la seva aparició va lligada a la processó del Corpus. La festa fou la que va impulsar en el període
renaixentista el naixement de la dansa i al llarg de la història ha estat la raó de la seva existència. 
Els primers documents de la Catedral de Sevilla que fan referència al ball els trobam al Libro del
Veedor (1508 i 1509) i en els Libros de Fábrica de l’Arxiu Capitular. El Barroc constituirà l’eclosió
de la festivitat popular que tindrà com a màxim exponent la festa del Corpus i és en aquest
període quan s’esquematitzarà les danses sagrades que es realitzaven anteriorment de manera
més esporàdica. 

L’any 1613 es defineix la dansa dels seises semblant a com es celebra actualment. Ballen a la
vuitada del Corpus en el presbiteri baix de la Catedral, amb els vestits de patges i amb el mateix
significat i organització actual.

TRADICIONARI DE MALLORCA #07 El Corpus

Erreberentzia i espata-dantza de Gipuzkoako
És la dansa de salutació i reverència inclosa en la brokel-dantza, la soka-dantza i també l’espata-
dantza. L’espata-dantza és el ball d’espases vinculat a la festivitat del Corpus.

Els dantzaris es divideixen en dos grups, el qui porten les espases llargues, en nombre variable
però sempre múltiple de quatre, i el que les duen curtes i tapades amb un mocador, també
anomenats azkendariak, solen ser quatre i tanquen la comitiva. Els dantzaris es reparteixen en
quatre fileres i són dirigits per un capità, el buruzagi. Cada dantzari porta a la seva mà dreta una
espasa, mentre que amb l’esquerra agafa la punta de l’espasa del seu company de filera. Els
quatre primers, un per cada filera, entreguem la punta de la seva espasa al capità.

El ball s’inicia amb la formació de ponts, zubiak, que comencen quan el capità alça per sobre del
cap les puntes de les quatre espases i dóna mitja volta, es col·loca enfront dels seus companys
de comitiva i es dirigeix al fons de la formació. És seguit per la resta de dansaires fins que els
azkendariak queden col·locats al principi de la formació. 
Es torna a repetir el mateix moviment en sentit 
contrari, d’aquesta manera el conjunt 
queda com al principi però 
darrera els azkendariak.

14



L’ou com balla de Barcelona
Un joc esdevingut tradició que ja el tenim documentat l’any 1440 a la Catedral de Barcelona. La
seva simplicitat ha fet que tot i que es tracti d’un costum propi de la ciutat de Barcelona s’hagi
estès a altres indrets de Catalunya. Es tracta de fer ballar un ou buit amb un punt de cera al forat
per qual s’ha buidat, damunt un brollador d’aigua d’una font, d’aquesta manera l’ou és com si
ballés damunt l’aigua. Encara avui dia es debat sobre el seu origen i significat. Es suposa que
està relacionat amb les festivitats dedicades a la natura pròpies d’aquesta època de l’any i que
posteriorment foren cristianitzades, les al·lusions de l’ou a la fertilitat i a la plenitud encaminen
aquestes hipòtesi, malgrat que també formalment és una imatge que recorda a la figura de
l’hòstia eucarística. 

El brollador en el que l’ou balla normalment està ornamentat amb tot tipus d’ornaments florals,
sobretot ginesta, clavells i cireres, que a més eviten que l’ou caigui a terra. Si l’ou cau sobre
l’aigua i no es rompre, torna a rodolar fins al raig i s’enlaire de nou, però si es trenca al llarg de la
jornada representa un mal averany. 

Una de les teories més esteses de l'origen de la tradició el situa a Itàlia, on un frare dominic ho va
veure en un petit poble, i quan es va traslladar a Barcelona proposà de fer-ho a la catedral.
Segons l'historiador barceloní Ramon Nonat, el ritual es va començar a celebrar el 1440. Es
dedueix d'una anotació dels llibres de comptes de l'obreria de la seu, que indica que el claustre
de la catedral de Barcelona va rebre l'encàrrec d'arranjar la capella per a la diada de Corpus i, a
més, s'hi registra el cost d'una partida d'ous per al brollador. Hi ha constància que un segle
després, al segle XVI, ja es feia cada any a la font del claustre de la catedral de Barcelona. Se
n'encarregaven els escolans, que després d'una llarga processó de quatre o cinc hores es
menjaven l'ou, les cireres i la fruita amb què s'havia decorat.

També hi ha qui considera que va néixer com una distracció dels nobles del carrer Montcada
mentre esperaven el pas de la processó. Per altra banda també cal tenir presents les similituds
entre l'ou com balla i els jocs d'aigua que feien els musulmans en els brolladors dels patis
interiors. Un d'aquests jocs consisteix justament a fer engronsar una piloteta sobre el raig d'aigua
d'una font.

A partir del de la catedral, també es va fer al veí pati de la casa de l'Ardiaca, i, a partir dels anys
vuitanta del segle XX, en altres patis del centre de la ciutat de Barcelona. A banda, altres ciutats i
viles van començar a fer-ho o han continuat amb una tradició antiga. A Barcelona, generalment,
es pot visitar en espais del barri Gòtic de Barcelona: la catedral de Barcelona, la casa de l'Ardiaca,  
i altres indrets com el claustre del monestir de Jonqueres, i els patis de l'Ateneu Barcelonès,
l'Arxiu de la corona d'Aragó, la Reial Acadèmia de Bones Lletres de Barcelona, el Museu Frederic
Marès, el palau Centelles, el Museu d'Història de Barcelona, el palau del Lloctinent, l'Acadèmia
de les Bones Lletres i el claustre de l'església de la Concepció. A Tarragona, l'any 1933, el
canonge Dr. Josep Vallès i Barceló va començar a ornamentar el jardí i va fer ballar l'ou a la font
del claustre de la catedral. La cosa prengué volada, sobretot després de la guerra, amb
l'assistència de les autoritats a la inauguració. En l'actualitat, ho prepara un equip, que és format
per voluntàries i voluntaris, un florista i el sagristà de la seu.

L'explicació de per què s'aguanta l'ou com balla ens la dóna l'efecte Coandă, encara que hi ha el
principi de Bernoulli subjacent, que és la base per a poder aclarir-ne el primer. Suposem una
superfície corba, per exemple una esfera, que és el cas de l'ou com balla. Si sobre aquesta es
llença alguna cosa sòlida (arròs, per exemple), ambdós rebotaran en sentits contraris. L'ou, pel
principi d'acció-reacció, tendirà a anar en el sentit en què l'ha empès l'arròs, i aquest rebotarà. Si
repetim aquesta experiència amb un fluid, aquest, per la seva viscositat, tendirà a "enganxar-se"
a la superfície corba. Ni el fluid ni la pilota rebotaran en la direcció oposada, el fluid seguirà la
seva trajectòria, adaptant-se suaument a la superfície corba, i l'ou tendirà a anar cap a l'aigua
que l'empeny. En el cas de l'ou com balla, l'aigua l'estira en totes direccions, abans de caure per
l'acció de la gravetat i així el manté en equilibri.

TRADICIONARI DE MALLORCA #07 El Corpus

15

https://ca.wikipedia.org/wiki/Segle_XVI
https://ca.wikipedia.org/wiki/Casa_de_l%27Ardiaca
https://ca.wikipedia.org/wiki/Barcelona
https://ca.wikipedia.org/wiki/Catedral_de_Barcelona
https://ca.wikipedia.org/wiki/Casa_de_l%27Ardiaca
https://ca.wikipedia.org/wiki/Monestir_de_Jonqueres
https://ca.wikipedia.org/wiki/Ateneu_Barcelon%C3%A8s
https://ca.wikipedia.org/wiki/Arxiu_de_la_Corona_d%27Arag%C3%B3
https://ca.wikipedia.org/wiki/Reial_Acad%C3%A8mia_de_Bones_Lletres_de_Barcelona
https://ca.wikipedia.org/wiki/Museu_Frederic_Mar%C3%A8s
https://ca.wikipedia.org/wiki/Museu_Frederic_Mar%C3%A8s
https://ca.wikipedia.org/wiki/Palau_Centelles
https://ca.wikipedia.org/wiki/Museu_d%27Hist%C3%B2ria_de_la_Ciutat_de_Barcelona
https://ca.wikipedia.org/wiki/Palau_del_Lloctinent
https://ca.wikipedia.org/wiki/Acad%C3%A8mia_de_les_Bones_Lletres
https://ca.wikipedia.org/wiki/Acad%C3%A8mia_de_les_Bones_Lletres
https://ca.wikipedia.org/wiki/Esgl%C3%A9sia_de_la_Concepci%C3%B3_(Barcelona)
https://ca.wikipedia.org/wiki/Tarragona
https://ca.wikipedia.org/wiki/Efecte_Coand%C4%83
https://ca.wikipedia.org/wiki/Principi_de_Bernoulli
https://ca.wikipedia.org/wiki/Lleis_de_Newton#Tercera_Llei_de_Newton
https://ca.wikipedia.org/wiki/Viscositat


Què podem fer?
ACTIVITATS EN FAMÍLIA El Santíssim Sagrament

 robaren, a Manacor;
 es lladre no tengué por

 que vengués un any dolent.

RITUALS COMPARTITS

TRADICIONARI DE MALLORCA #07 El Corpus

Palma de primavera. Música i espais
L’Ajuntament de Palma ha organitzat aquest cicle de
concerts que es duen a terme a patis i llocs emblemàtics de
la ciutat. Podeu consultar-ne tota la programació al web de
l’ajuntament http://cultura.palma.es/ficha.php?Cod_not=4149

Per Corpus, cireres!
Una de les fruites de temporades més preuades són les cireres i una
de les elaboracions culinàries que es fan a Catalunya aquest dia és la
coca de cireres. La cirera pròpia de les coques és l’anomenada
negreta, una cirera tardana, petita, de carn dura, gairebé negra i tan
dolça que s’enganxa al paladar. Aquesta és la que fa que, un cop sobre
la pasta i coberta de sucre, deixi anar aquell almívar exquisit de color
de vi. Hi ha tres modalitats de pasta per fer la coca. La més coneguda
actualment és la de pasta adobada o pasta de brioix, és a dir,
elaborada amb mantega i ous amb la pasta esponjada. La més antiga i
tradicional és la de pasta de pa estirada fina, regada amb oli i
espolsada amb una bona quantitat de sucre, que queda més cruixent.
També hi ha una tercera modalitat que és el cóc de cireres, elaborat
com un cóc ràpid tradicional, amb una barreja de licors o anís i cobert
completament de cireres negretes, força oli i força sucre. Aquesta
varietat és més casolana. Us animau a posar-vos el davantal?

Coneguem les Àguiles de Pollença
Una de les mostres del patrimoni immaterial de Mallorca més característiques és la processó del
Corpus de Pollença. La dansa de les àguiles si de sant Joan Pelós bé mereixen una vista a aquest
poble per veure en directe aquesta dansa els orígens de la qual es perden segles enrere. 

Acompanyem els cossiers de Manacor
Aquest any el Corpus ha coincidit amb la celebració de les Festes i fires de primavera de
Manacor. Un dels actes principals és la sortida dels cossiers el 27 de maig a les 17h de ca la
dama al carrer de Lepant, 27. Els cossiers fan l’itinerari tradicional fent les aturades dels balls
corresponents i finalitzen la volta a l’ajuntament. Se n’ha conservat documentació escrita des del
segle XVIII fins a mitjan segle XX, data en la qual, després d'anys de trontolls i malviures,
deixaren de ballar. El maig de 1981, es pogueren recuperar. Des de 1990 estan lligats a l'Escola
Municipal de Mallorquí. Actualment, dansen el dia del pregó de les Fires i Festes de Primavera
(darrer divendres de maig) i el dia de la festa del Sant Crist (dia de la Cinquagesma). Els Cossiers
són, actualment, set: sis cossiers i una dama. Temps enrere els acompanya un dimoni, que no es
va recuperar fins a l'any 2006. També els acompanya una colla de xeremiers (xeremies, fabiols i
tamborí). Executen cinc balls diferents: es peuet, la Balanguera (versió llarga), la Balanguera
(versió curta), es Broquers (únic ball de bastons a Mallorca) i Sa processó (ball d'acompanyada,
interpretat també per les xeremies). Després dels balls, els dansaires reparteixen un brotet de
romaní com a símbol de festa i de primavera.

16

http://cultura.palma.es/ficha.php?Cod_not=4149
https://ca.wikipedia.org/w/index.php?title=Escola_Municipal_de_Mallorqu%C3%AD&action=edit&redlink=1
https://ca.wikipedia.org/w/index.php?title=Escola_Municipal_de_Mallorqu%C3%AD&action=edit&redlink=1


TRADICIONARI DE MALLORCA #07
Direcció: Carme Castells
Documentació i elaboració: Joana M. Serra
Fonts:

ALCOVER, A.M.; MOLL, F. DE B.: Diccionari català-valencià-balears.Editorial Moll,. Palma.
AMADES, J. (2001): Costumari Català. El curs de l’any. Salvat Editores, Barcelona.
AV (1992): Calendari de festes de les Illes Balears i Pitiüses. Fundació Serveis de Cultura
Popular, Barcelona. 
AV (2008): L’esplendor de la festa. Màgia i misteri de les festes antigues. Institut d’Estudis
Baleàrics, Palma.
FONT, M. S. (2005): Cuina i menjar a Mallorca. Història i receptes. Miquel Font Editor,
Palma.
JANER, G. (1999): Les festes llunyanes. Tradició i llegenda dels mallorquins. J.J. de Olañeta,
Editor, Palma.
MASSIP, F. (2008): “Teatre i festa”, dins L’esplendor de la festa. Màgia i misteri de les festes
antigues. Institut d’Estudis Baleàrics, Palma.
ROSSICH, A. (Coord.): El teatre català dels origens al segle XVIII. Edition Reichenberger i
Universitat de Girona, Kassel.
SOLER, J. (dir.) (2005): Tradicionari: enciclopèdia de la cultura popular de Catalunya.(Vol. 5)
Enciclopèdia Catalana, Generalitat de Catalunya, Barcelona. 
VALERO, G.; BUENO, J.; FONTS, B. (2010): Les festes de Palma. Història, tradició i vigència.
Lleonard Muntaner Editor, Palma.
Festes.org: l’espai on comença la festa. www.festes.org
Cançoner 2.0. www.canconerdemallorca.cat

Editat pel MUSEU DE LA PARAULA. CASA RAFEL GINARD
Sant Joan, Mallorca, 26/05/2016

http://www.festes.org/
http://www.canconerdemallorca.cat/

