
TRADICIONARI #04

Els Darrers Dies
i la Quaresma



TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

Quan ho celebram?

28 DE FEBRER

2 DE MARÇ

3 DE MARÇ

Dijous Llarder o Dijous Gras

Dissabte de Carnaval

Diumenge de Carnaval

Què celebram?
Des del dia de Nadal al diumenge de Pasqua hi ha un interval de
gairebé 14 setmanes que el costumari festiu ho divideix en dos cicles
totalment oposats. Ens referim a les set setmanes que transcorren
entre Nadal i el Dimecres de Cendra i les posteriors set setmanes que
conformen l’anomenada Quaresma. Les primeres pertanyen al cicle
que correspon a les festes dels solstici d’hivern i que comencen amb
la dinàmica de les llibertats de desembre medievals i tenen la seva
culminació en les celebracions de Carnestoltes. 

Ai, la panxa! ai, la panxa!
 Ai, la panxa, que em fa mal!

 Això són els caramel·los
 que em dares pel carnaval.

5 DE MARÇ Dimarts de Carnaval

6 DE MARÇ Dimecres de Cendra

DEL 6 DE MARÇ 
AL 18 D’ABRIL

Quaresma

(ANY 2019)

Passat aquest període en comença l’altre, la Quaresma, a partir del Dimecres de Cendra fins al
Diumenge de Rams. Dos cicles continus i alhora oposats que marquen el ritme i l’equilibri al
calendari festiu tradicional. Respecte a aquest calendari popular Caterina Valriu (1995) recull un
interessant capítol del folklorista C. Gaignebet del seu llibre Le carnaval: essais de mythologie
populaire, en què estableix la teoria de què el calendari tradicional europeu funciona mitjançant
períodes de quaranta dies. Fixem-nos-hi: Quaranta dies després de Nadal és el 2 de febrer, la
Candelera. Aquesta és la primera data possible del Dimarts de Carnaval. Si el Dimarts de
Carnaval i la Candelera coincideixen al cap de quaranta dies s’acaba la Quaresma i arriben les
festes de Pasqua. Quaranta dies més i arribam a l’Ascensió. Seguint aquest ritme i amb algunes
interferències de ritmes de dotze dies arribam al solstici d’estiu, 24 de juny (Sant Joan), i se
seguiria així fins a tornar a Nadal en què comença de bell nou el cicle. En referència a aquesta
calendarització hem trobat unes anotacions de Rafel Ginard al seu Calendari folklòric de l’any
1953 que diuen així:

“’Quan hi ha tres coremes, és signe de mal any’ Lluchmajor. Vol dir que, quan de Nadal a la
Quaresma (una Quaresma) hi ha més o menys, els mateixos dies que té la quaresma i la
mateixa distància que hi ha de la Pasqua Florida a Pasqua Granada (Cincogesma,
Pentecostés) hi ha mal any. Per exemple, enguany 1953, la cosa no pinta gaire bé. No ha
plogut (som a 24 febrer de 1953) i els sembrats acopen arruellen la fulla. No hi ha menjar
pels animals. Tenim a la vista, si la cosa no se compon, un  any  dolent.  Doncs  fan  notar, en 

2



primer lloc, que Nadal caigué en dijous (25 desembre 1952, dijous. Se refereix a l’any
agrícola que comença pel setembre) i ja és mal signe. Després fan notar que entre Nadal i
el dimecres de Cendra enguany hi hagut 54 dies que és una tirada parescuda als 47 dies
que té tota la quaresma amb la festa de Pasqua i els 50 dies que hi ha de Pasqua a
Pentecostés. No tothom explica així lo de ‘les tres coremes’. A Santa Maria me digueren
que les tres coremes s’entenen: l’Advent, la d’Advent a la Corema (quant els darrers dies
tenen una llargària parescuda aproximada a la corema) i la Quaresma pròpiament dita. En
haver-hi les tres coremes hi ha mal any.”

Es tracta d’una informació un tant confusa atès que sempre hi sol haver la mateixa distància
entre Nadal i Quaresma i de Pasqua Florida a Pasqua Granada. 

Ens trobam doncs al punt de culminar el que coneixem com el cicle festiu del solstici d’hivern, a
les portes de les celebracions del Carnestoltes, i començar el cicle de les festes de primavera
que culminaran el diumenge de Pasqua, per arribar al qual primer haurem de travessar el desert
de la Quaresma. Dos cicles, com ja hem esmentat, ben oposats en què la disbauxa, la follia i el
menjar i beure abundants dels Darrers Dies s’arraconaran en arribar la Quaresma, per preparar
ànima i cos, mitjançant l’abstinència, la penitència i el dejuni, a l’arribada de Pasqua i la
primavera.

El Carnaval o Carnestoltes (el terme més antic) és el període immediatament anterior a la
Quaresma, tot i que a Mallorca hom ha considerat que a partir de Sant Antoni comença el
període de les disfresses, oficialment correspon als sis dies anteriors al Dimecres de Cendra, i
per aquest motiu també rep la denominació popular de Darrers Dies.

La Quaresma, dita popularment a Mallorca Corema, comprèn els quaranta dies entre
Carnestoltes i el Diumenge del Ram, començant el Dimecres de Cendra. És el període
d’abstinències que commemora els quaranta dies que Jesucrist, segons els passatges bíblics, va
passar en el desert fent dejuni i vencent les tres temptacions a les que fou sotmès per part del
dimoni. 

“Sa Quaresma és una faixa morada 
que du l’any, en senyal de penitència.”

TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

3



LA QÜESTIÓ TERMINOLÒGICA 

Pel que fa a la denominació d’aquests dos períodes festius que ens ocupen, ens trobam enfront
d’un fenomen de translació del nom. Per explicar-ho hem de retrocedir al papat de Gregori el
Gran, qui en la seva sistematització dels rituals i els cants sagrats, establí el període de
Quaresma, amb el nom de ‘Carnes tollere’, del qual deriven els noms de Carnaval i Carnestoltes.
El mot Carnaval prové de l’italià Carnelevare, compost de carne i  levare i el podríem traduir com
a “llevar carns” o “retirar les carns”. Cal recordar que Carnaval no es troba documentat en català
fins al segle XIX. El terme més antic, doncs, és el Carnestoltes que prové de ‘Carnes tollitas’
traduït com a “carns llevades”. Per tant, en algun moment de la història es produí en totes les
llengües neollatines un fenomen de translació en el qual el mot que designava el període de
dejuni passà a designar el període immediatament anterior, que té un caràcter totalment
contrari, mentre que la Quaresma prengué el seu nom actual de Quadragessima en al·lusió als
quaranta dies. S’ha de tenir en compte que en català medieval l’expressió «fer carnestoltes»
encara feia referència al període de Quaresma i era sinònim d’abstinència. 

Quant a la paraula carnal, que podem trobar, per exemple, a Porreres, referint-se al Diumenge
de carnal i en l’expressió «Topar-se es Carnal i sa Corema», és la forma adjectiva derivada del
llatí Caro, carnis, que designa “tot el temps de l’any fora de la Quaresma durant el qual es pot
menjar carn”.

Per últim, el mot Dijous Llarder, o popularment jarder, dia que comença oficialment l’inici del
Carnaval, fa al·lusió al gran consum de carn que es feia aquest dia, sobretot de porc i de les seves
parts més greixoses. “Llarder” és derivat de llard (saïm), del llatí ‘lardum’. Aquest dia també és
conegut com a Dijous Gras que fa referència també al tipus de menjar greixós. 

TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

ANTECEDENTS DE LA FESTA

Podem trobar trets característics de Carnestoltes en algunes de les festes més importants de
l’Antiguitat. Les relacionam a continuació amb una breu descripció basant-nos en la informació
que proporciona Caterina Valriu (1995):

Les Sacaea babilòniques
Duraven cinc dies i es celebraven a finals de març. Els presos podien elegir entre ells un rei
(Zoganes) al qual atorgaven cert poder i prerrogatives. Quan acabava el regnat se’l crucificava i
penjava.

El Purim jueu
Encara se celebrava en el segle XVIII, consistia en el sacrifici i incineració de l’efígie d’Amant. Es
tractava del visir del rei Assuero qui pretenia penjar Mardoqueu, un jueu que l’havia ofès. Amant
tenia pretensions de rei i es passejava a cavall coronat com un monarca. Quan el rei ho va saber,
el va fer penjar i va rendir honors a Mardoqueu. 

El barbamec persa
A Pèrsia a principis de primavera posaven un barbamec damunt un ase i era passejat com si fos
un rei per la ciutat. El jove era obsequiat amb contribucions i presents però si al final de la
jornada no aconseguia amagar-se el colpejaven i el feien escarni. 

4



TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

El bou egipci
A les Xerups egípcies es retia culte al bou més gros durant tot l’any. Al cap de l’any era conduit en
processó al Nil i el llançaven, començant altra vegada el cicle amb l’elecció d’un altre bou.

Les Grans dionísies gregues
A mitjan març a Grècia es celebraven les Grans dionísies en què es retia culte a Dionís amb una
desfilada del déu en ase i guarnit amb pàmpols.

Les Bacanals romanes
Són les hereves de les dionísies. Eren les dedicades al déu Bacus, qui era passejat també damunt
un ase i es duien a terme per Cap d’any, temps durant el qual es suspenien les lleis civils. 

Les Saturnals a Roma 
Duraven set dies i es caracteritzaven per la concessió de llibertat als esclaus, el capgirament de
l’ordre social, la suspensió dels afers militars i polítics, els àpats públics, l’encesa d’espelmes, els
regals i els sacrificis en honor a Saturn. 

Les Lupercalia romanes
Se celebraven el 15 de gener en honor de Luperc, déu de la fertilitat a la cova de Luperca al
Palatí. S’hi sacrificaven un bou i un ca i s’hi oferien pastissets a les vestals. Hi duien dos joves,
fills de patricis, els banyaven el front amb flocs de llana sucats amb llet i la sang dels animals
sacrificats. Per virtut d’aquesta cerimònia els joves esdevenien luperci. Amb les pells dels
animals sacrificats feien uns fuets i els luperci corrien per Roma colpejant i fuetejant a tot aquell
qui trobaven. Es creia que així s’afavoria la fecunditat i es conjurava l’esterilitat. 

Les Kalendae
Consagrades al déu Jano, divinitat relacionada amb l’agricultura, assoliren a les darreries de
l’imperi romà una gran importància. Sortien homes disfressats, preferentment d’animal, encara
que també eren usuals les disfresses de dona i de monstres o éssers fantàstics, i feien petites
peces de caràcter burlesc, es bevia molt i es feia escàndol pel carrer.

Les Matronalia romanes
A Roma també se celebraven les Matronalia dedicades a les dones casades. Se celebraven el dia
de les calendes de març. Estaven sota invocació de Juno Lucina protectora dels naixements i les
dones embarassades. Els marits feien regals a les seves mullers i les esclaves gaudien de
llibertat. 

La Currus navalis 
Una festa dedicada a Isis que es celebrava a la Roma imperial el 5 de març i es tractava de la
desfilada en processó amb persones disfressades on hi apareixia sempre un vaixell i es
caracteritzava per una marcada obscenitat.

Comprovam com la tradició de Carnestoltes comparteix molts dels seus trets amb aquestes
celebracions de l’Antiguitat Clàssica com, l’intercanvi de rols, l’excés en el menjar i beure,
l’escarni del poder, l’alliberament dels desitjos reprimits, etc. D’elles, per proximitat cultural en
podem considerar antecedents. 

5



“Bulla p'es darrers dies o per les matances. Tiraven graveta per la cara i cames a ses
atlotes molta bova, flocó (paperines), [farina Artà] i qualque pic cenra. Ortigaven.
Llucmajor i molts altres pobles. Tiraven tests o gerres, olles veies per les cases de Sant
Joan, a vegades plenes de feina. Feien un present. Equitxaven i tiraven tronxos de col.
Bunyola. Socorraven amb gatovells i estopa. Al ball dels darrers dies, tiraven ‘rul·les’ de
confits a les atlotes quan ballaven i, a vegades, una arrova i tot de confits si l'enamorat era
de bona casa. Sa Pobla. Fermaven pels darrers dies, amb una corda les baules de les
portes. L'endemà no podien obrir. Penjaven un fil a les baules i l'estiraven de darrera un
cantó. Llucmajor. Atlots anaven per les cases: ‘Ave Maria!’ Qui és? El dimoni encès
responien fugint de quatres. Bunyola. Per les matances, els matancers van a les cases:
‘Madona! què? Que hi ha? Es cul vos trona!’. ‘Batua el món d'atlots!’ responia la madona.
Llucmajor.”

Com ho celebram?

Cada any, es dijous jarder,
 jo solia fer una fressa;

 enguany sa meva mestressa
 troba que no m’està bé.

Les festes de Carnestoltes representen la culminació del cicle de festes d’hivern posteriors al
solstici, i que més enllà del seu sentit religiós, permeten a la col·lectivitat portar a terme una
acció d’higiene del cos i de l’esperit. La celebració de l’augment d’hores de llum solar que ens
conduirà irremeiablement a l‘esclat de la primavera s’emmarca en aquestes festes com una
necessitat de realitzar una catarsi col·lectiva. De l’encaixofament hivernal s’ha de donar pas a
l’expansió i el moviment per preparar-nos per la plenitud vital de la primavera. L’autoritat i el
poder ho permeten amb l’objectiu i la intenció d’assegurar la supervivència del sistema establert,
si s’estiràs massa la corda es rompria, per tant cal deixar alliberar les tensions acumulades per
posteriorment tornar al constrenyiment, en aquest cas el període de Quaresma. D’aquesta
manera alternant blanc i negre, bulla i penitència, llibertat i constricció, excés i abstinència,
s’aconsegueix mantenir l’equilibri sense interrompre la bona marxa del cicle anual.

Les característiques de cada un dels períodes són prou conegudes. Així, durant el Carnestoltes hi
destaquen la inversió de papers tant pel que fa al principi d’autoritat com de gènere; la sàtira a
través de la màscara i la disfressa que a més permeten l’anonimat i la impunitat pel qui s’hi
amaga al darrera; l’escarni als estaments de poder (església, autoritats, serveis públics) i també
l’escarni dels moments fonamentals en la vida de les persones com per exemple el naixement, el
casament o la mort; es dóna llicència per “parlar gras” és a dir, amb provocació, burla, sàtira i fins
i tot insult, i no només pel que fa als temes sinó també en el lèxic i les cançons per exemple; és
el context idoni per fer crítica sobretot la que va dirigida als poders públics; hi ha un ambient de
permissivitat destacant el que fa referència a les conductes d’alliberament sexual; i per acabar
cal recordar l’excés en el menjar i beure propi dels Darrers Dies. 

CARACTERÍSTIQUES

TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

6



EL PASSAT I EL PRESENT DE LA FESTA

El Carnestoltes
El Carnestoltes tradicional mallorquí comparteix molts d’usos i costums amb la resta de festes
pròpies de l’hivern com són les del cicle nadalenc, les de Sant Antoni i amb la festa de les
matances. 

Era temps propici pels jocs i les activitats burlesques en què les més habituals eren les de tirar
tests, que consistia en rompre alguns estris de terrissa dins l’entrada de les cases, algunes
vegades era en forma de galanteig amb caramels dins la gerra per tirar a la casa de l’enamorada.
Altres vegades era un simple divertiment i també podia convertir-se en una grosseria quan
s’omplien les gerres de substàncies que embrutaven tals com ous, farina, aigua i fems. Aquest
joc es feia per les matances, pel Dijous Llarder i quan un es casava per segona vegada.

TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

Els costums i tradicions d’ambdós períodes festius han anat canviant al llarg dels darrers anys,
canvis que són fruit de l’evolució que ha esdevingut en la societat mallorquina. Cal recordar que
el Carnaval fou prohibit des de l’esclat de la Guerra Civil i durant la dictadura franquista, tan sols
va perviure com una petita i innocent festa infantil. És, idò, inevitable que aquest buit en la seva
celebració hagi provocat la pèrdua d’una baula de la cadena que lliga la festa amb els costums
anteriors. De la mateix manera, la Quaresma, a l’esdevenir una societat secularitzada ha perdut
pes social i contingut popular, tot i que encara perviuen alguns trets més per tradició que per
devoció. 

“Tiraven tests o gerres, olles velles, a vegades plenes de fema, per ses cases. Sant Joan.”

“Esquitxaven i tiraven tronxos de col. Bunyola.”

“Socorraven amb gatovells i estopa. As ball dels darrers dies, tiraven rul·les de confits a les
al·lotes quan ballaven i, a vegades, una arrova i tot de confits si l’enamorat era de bona
casa. Sa Pobla.”

“Els viudos solen casar-se durant la Quaresma per evitar –durant la Quaresma no podien
tocar cap instrument ni donar serenades de cap casta- la serenata amb corns, picarols i
llaunes i altres obsequis filarmònics i el foc que s’obsequiaven els viudos si es casaven.”

Un altre joc usual era el d’anar a tocar baula, en el qual els estols d’infants anaven per les cases a
tocar la baula de les portes i abans que la madona guaités per obrir arrencaven a córrer. Un
mode més sofisticat del joc era també cordar una corda o cordill a la baula i estirar-la d’enfora
ben amagats, d’aquesta manera la baula sonava a la porta i la madona quan guaitava no hi veia
ningú.

“Fermaven pels darrers dies, amb una corda les baules de les portes. L’endemà no podien
obrir. Penjaven un fil a les baules i l’estiraven de darrera un cantó. Llucmajor. Al·lots
anaven per les cases: ‘Ave Maria! -Qui és? –El dimoni encès!’ Responien fungint de quatres.
Bunyola.”

“Per les matances, els matancers van a les cases: ‘Madona! –Què? Què hi ha? –Es cul vos
trona! –Batua el món d’al·lots’ responia la madona. Llucmajor.”

7



Els quintos tenien un especial protagonisme durant aquestes festes, sobretot a l’hora de fer
burles i jocs de carrer. S’usava que el grup de quintos anés a robar carros o cossiols a la nit i els
amagaven per llocs recòndits del poble, fins i tot podien haver desmuntat el carro i haver
espargit les peces per diversos amagatalls. La bulla es feia al carrer i el que comptava era fer
enrenou i burles a la gent, com per exemple passejar tocant corns, picarols i colpejant llaunes.
Una de les activitats burlesques que més criden l’atenció era la d’encalçar amb manats
d’ortigues o manats de lli encès. A Alaró per exemple, les al·lotes ortigaven als homes a l’hora
d’entrar al taller. També es llançava farina, aigua, sifó, polsim de bova, polsims diversos (de ceba,
talc, de sabó, de guix, cendra, serradís...), alga, taronges agres. Era costum estès llançar ous nials
o plens de farina, o de cendra, o d’aigua d’olors, o de guix o de paperins. El confetti i les
serpentines varen arribar més tard i abans d’ells es llançaven caramels i confits. Els més grossers
podien fer servir com a projectils excrements que eren coneguts com a ensaïmada de clara de
bou. L’ambient de llibertat permetia a les dones, habitualment sotmeses al patriarcat tradicional,
comportar-se de manera força lúdica i fins a un punt descarada. A Alcúdia per exemple, “duien
els homes a marjal”, això es tractava que dues o més al·lotes encalçaven un home, el feien
asseure en una cadira i el transportaven fins a la botiga on el desafortunat havia de pagar tot els
productes enduts per les raptores. En aquesta línia a Lloseta i Biniamar les al·lotes prenien el
capell als joves i el duien a empenyorar a la botiga, quan el jove el volia recuperar havia de pagar
tot allò que s’havien emportat les al·lotes. Aquesta burla també es feia a Ciutat al voltant dels
carrers de Sant Nicolau i deixaven la penyora a Can Frasquet.

A Llucmajor el diumenge de Carnaval els homes casats havien de pagar els beures als fadrins i el
Dimarts de Carnaval succeïa a l’inrevés. 

“A Lluchmajor, ortigaven i els casats duien a beure els fadrins a la taverna i els pagaven,
ells, els casats.”

A Selva el Dijous Llarder era costum “prendre ses xapetes” en què el quintos organitzaven una
xaranga amb guitarres, bombo, violí i castanyetes i anaven a cercar les al·lotes que feinejaven al
camp, tornaven al poble tots junts i ballaven pels carrers. 

“Durant el carnaval les atlotes anaven a fe bulla a casa de l’enamorat, bulla que consistia
en tirar dins la casa d’ells tests i olles retudes esculades feses. Els enamorats, durant
aquests dies, solien anar pel camp, i prenien la senalleta del dinar a les seves atlotes i per
això elles solien amagar ben amagada la senalleta. La senalleta era retornada a l’atlota
una vegada que ellas’era donat compte que la hi havia espampolada. Aquestes bromes se
feien sobretot des del dijous llarder al darrer dia de carnaval. Pel dijous llarder, darrer
diumenge i darrer dia les famílies menjaven els potons i orelles de porc. Montuïri, Sant
Joan.”

Evidentment també era costum les disfresses i màscares però, al contrari d’avui dia, no es
compraven sinó que s’emprava el que es tenia a l’abast i una vegada disfressats la gent anava a
“donar broma” per cases i carrers. La forma bàsica de disfressa popular era embolicar-se amb
un llençol. Aquesta disfressa tenia una variant que consistia en embolicar-se dos cobrellits,
lligant una corda a la cintura i una altra damunt el cap, de forma que només guaita la cara,
aquesta disfressa era coneguda com la frare. També s’emprava roba vella i roba del gènere
contrari corresponent a cada un. A Ciutat entre la gent benestant sí que usaven les disfresses
més elaborades o fins i tot hi havia cases per llogar-ne. La gent es passejava pel Born vestida
d’africà, de pierrot, de manola, de robes pròpies de la sarsuela de moda... Es maquillaven o es
mascaraven la cara amb carbó o suro cremat. Les barbes es feien amb llana, pèls de coa de
bístia, arrels d’all i les perruques amb corda descambuixada, estopa o espart. Crida l’atenció que
les dentadures postisses es feien amb raves clavats a les pròpies dents. Als balls ciutadans
s’empraven antifaços de seda o setí i màscares de cartró.

TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

8



Fins als anys vint no apareixen les rues tot i que a Ciutat en els segles XVII i XVIII es feien
cavalcades de l’aristocràcia disfressats que les podem considerar els antecedents a la rua. Abans
de les rues es feien simples passeigs en què la gent anava en comparsa disfressada voltant pel
poble i visitant les cases al so de “Voleu fresses?”, “Estau de fresses?”, “Anau de fresses?”.
Destaca que tot i el bullici generalitzat es respectaven aquelles cases on hi havia hagut qualque
mort o qualque desgràcia. A més el passeig habitual s’omplia de disfresses, màscares i gent que
es tirava coses. A les rues s’hi llançava molt de paperí i serpentines. La rua de Palma durava els
quatres Darrers Dies durant els quals cada horabaixa voltaven el Born carruatges i grups
disfressats, i es llançaven coses entre els que desfilaven i els que miraven des de les terrasses i
balcons.

“Dimarts de Carnaval a Palma. Tiraven la casa per la finestra, això és se divertien lo més
possible. El capvespre rua de cotxos i carrosses on hi havia batalles de flors, de
serpentines i paperins amb els que ocupaven les terrasses dels cafès, casinos,
cervesseries. Entrada de fosc hi havia ball a La Veda, en el Veloz Sport Balear. Després de
sopar als balls de màscares o disfrassos del Teatre Líric, La Protectora i Asistencia
Palmesana i a les sales La juventut i el Sport. Ballaven valsos, polkes, masurques,
habaneres i passosdobles. Més tard feien el ressopó a El Replà, Can Tomeu, Can Perico, El
Perú, Ca’s Tort, Can blanquet. Pel carrer feien molt d’avalot. Feien l’animal. Els serenos,
com que era els darrers dies, els deixaven anar, que s’esplaiassin a gust.”

Ens trobam en l’època dels balls que normalment s’iniciaven per Nadal i duraven fins els Darrers
Dies. Als balls de màscares eren propicis els jocs d’intriga i de galanteig, s’hi llançaven caramels i
serpentines, i s’hi ballava a ritme de polca, xotis, pasdoble, tango, masurca, pericons, xarleston,
fox-trot, rumba, i també rigodons entre d’altres. A Palma eren molt concorreguts els balls
organitzats per les diferents societats. Entre la burgesia i l’aristocràcia ciutadana s’organitzaven
el que es coneixia com a assalts, que eren festes de màscares i disfresses particulars. També era
costum les berenades del Dijous Llarder al camp o a vorera de mar. 

TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

Comprovam les diferències entre els
costums tradicionals i les pràctiques
festives actuals. Amb l’esdevenir de
la democràcia va renéixer la festa de
Carnaval amb molta força però amb
clares diferències amb allò anterior.
El Carnestoltes s’ha institucionalitzat,
es celebra d’una manera molt més
organitzada a partir de rues que a
cada poble es duen a terme un dia i
horari fixat, i a partir d’un model de
Carnaval uniformat, estandarditzat i
amb un marcat caràcter comercial.

9



La Quaresma
Acabat el temps de disbauxa arriben les set setmanes de Quaresma per preparar l’ànima
mitjançant la reflexió i l’oració per la festa més important en la religió catòlica, la Pasqua. En una
societat tradicional molt marcada i vigilada pel poder eclesiàstic el complir amb els preceptes de
la Quaresma era obligat per a tothom. Tot i així, previ pagament de la butlla, el qui s’ho podien
permetre podien esquivar millor alguns dels sacrificis. La majoria observava rigorosament els
dijunis prescrits per l’Església; no menjaven carn el qui no tenien butlla (i els divendres de
Quaresma no en menjaven ni els qui la tenien); no assistien a cap espectacle profà (balls, teatre,
etc); els joves no anaven de nit per la vila; no es podia jugar a cartes; augmentaven les funcions
religioses; i es festejava menys. La gent solia ser molt escrupolosa en l’observança de les
disposicions prohibitives de menges a base de carn o greix fins al punt que el primer vespre de
Quaresma, a la pagesia mallorquina les dones escuraven les olles amb gran esment, fent-les ben
netes perquè no hi quedés gens de substància de saïm.

“Durant la Quaresma no podien cantar cançons dels darrers dies. Era un pecat. I si
cometien aquest pecat, per ser perdonats havien de pujar a coll el rector fins al Castellet
(una muntanya que té una gran roca). Bunyola.”

Actualment la Quaresma ha passat a ser un període de reflexió pels creients. Després de
l’homilia del Dimecres de Cendra, la cendra és beneïda, la qual normalment són dels rams
d’olivera sobrants del Diumenge del Ram de l’any anterior. Es fa la imposició de cendra sobre el
front del fidel en forma de creu. Una de les pràctiques tradicionals que s’havia perdut i que s’està
recuperant en força els darrers anys, sobretot a les escoles, és la de realitzar la figura de la Jaia
Corema i anar llevant-li una cama cada setmana. Es tracta d’una pràctica que es fa sobretot per
tradició més que no pas per sentiment religiós. 

“Era mal vist fer vetlades llargues i eren obligats, a Ciutat, a anar als sermons de la Seu. No
menjaven carn durant la Quaresma en no esser els malalts i les festejades estaven
proscrites.”

“En temps de Corema, quan sortien el capvespre del sermó, els fadrins i ses fadrines
jugaven pel carrer a un joc que se deia a N’Alits, que era un bastonet amb punta a cada part
i el tenien amb una mà i en s’altra li pegaven amb un garrot i el bastonet s’anava per amunt
i així passaven el temps.”

TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

10



TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

MASCARADES I PERSONATGES

En Cames tortes
És el protagonista del Carnaval d’Algaida, es tracta d’un home de bulto al qui fan judici i executen
actualment el dissabte de Carnaval, el mateix dia que fan la rua a Algaida. Abans la festa d’en
Cames tortes discorria de diferent manera. L’anaven a cercar de Son Missala, el portaven amb
carrossa fins a la plaça i el posaven al balcó i el Dimarts de Carnaval el sentenciaven a mort, el
posaven damunt el cadafal de plaça amb son pare i sa mare, homes disfressats, i dos o tres
l’atacaven culpant-lo dels polítics, els duien a matar al molí d’En Nofre a trets d’escopeta, el
posaven dins un bubul i el passejaven i cantaven:

     “En Cames Tortes Tortes se va morir.
      Ai, ai de mi!
      Quaranta mil vegades l’han enterrat.
      Ai, ai de mi!”

“A Algaida se duien a enterrar ‘En Cames-Tortes’ cantant una tonada que tenc recollida.
Era un home de bulto.”

En Cataracta Mundi
Es tracta també d’una simulació de la mort de l’esperit carnavalesc que es fa a Porreres.
Actualment se segueix fent el Dimarts de Carnaval i acaba amb una torrada de sardines.

“A Porreres enterraven el Carnaval [m’han dit que el primer dia de Quaresma, ¿és exacte?
supòs que era el darrer dia de carnaval.] Se forma una acompanyada d’homes que va
abrigats amb un llençol i cenyits amb un vencís o una corda. Acompanyen el ‘mort’ fent
aluteia. El ‘mort’ va damunt unes posts i du a la boca un pebre coent i una arengada. Al
mort li deien ‘Sa Catarata’. Devora ‘Sa Catarata’, uns ploradors que duien un sarrió per hom
per torcar-se les llàgrimes. En ésser a la plaça, un se destirava d’un llibre com un missal i
feien els darrers actes litúrgics en sufragi del carnaval, un home de bulto. [Notícies
recollides a Lluchmajor de [...] diuen que ‘l’enterro’ se feia el primer dia de Quaresma
(potser que fos el darrer dia de carnaval, en que hi havia funció a l’església) i que els
predicadors, com és natural, en protestaven. Potser que això no sigui ben exacte respecte
del dia. Lo natural és que l’enterrassin el dimarts abans de la Quaresma.”

En Caritas
Es tractava d’una persona peculiar que era habitual a la rua de Palma a principis del segle XX. Era
un pedacer que anava sempre amb el seu ase i portava un capell petit, no faltava mai pels
Darrers Dies al Born i es convertia en un dels principals objectius de les burles dels participants.

Sa Mula Blanca
És una mascarada popular que es feia el Dijous Llarder i que segons Caterina Valriu (1995) només
es té constància que es celebri al poble d’Andratx. Es tractava d’un o dos homes tapats davall un
llençol i un cap de bístia i els seus ossos passat amb una garrot. Encalçaven a la gent que cridava
“Sa mula blanca! Sa mula blanca!”

Desconeixem si es tracta del mateix però al Calendari folklòric de Ginard hi ha una anotació
referent a “ensellar la mula blanca” a Montuïri a la nit del Dimarts de Carnaval i probablement es
tractés del mateix joc del que es té constància a Andratx.

11



TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

“A les 10 de la nit del darrer dia tocaven la campana grossa ventant uns cinc minuts i això
era la senyal de que prest entrava la Quaresma i la gent abandonava els ‘fils’ (cases de
reunió) i anaven a ensellar la mula blanca. Montuïri”

Sa Jaia Corema
És una figura de dona amb set peus, representant la Quaresma amb les seves set setmanes, que
es tenia exposada dins les cases durant tota la Quaresma, i el dissabte de Pasqua la llevaven o la
cremaven. Generalment la figura era de paper retallat i penjada a la paret; però a Porreres la
solien fer de bulto i la posaven dreta damunt una taula, amb una arengada o un pebre coent a la
boca, i deien als infants que la jaia Corema no volia que menjassen altra cosa que arengada o
pebre. Actualment a molts dels centres escolars de Mallorca fan el ritual de tallar cada setmana
una cama a la Jaia Corema que els infants han dibuixat per adornar la classe. En els darrers anys
hi hagut una revifalla d’aquest personatge popular. 

Sa Jaia Serrada
El quart dijous de Quaresma, en què coincideix la meitat del temps quaresmal i es diu que serren
la jaia, o sia, la parteixen per la meitat.

Es Jai Carnal i sa Jaia Corema
Es jai Carnal i sa jaia Corema que es fa el quart diumenge de Quaresma. La seva peculiaritat és
que hi conflueixen la mort de l’esperit carnavalesc, el jai Carnal, i la de l’esperit privatiu, la jaia
Corema. Consisteix en un judici popular a la plaça amb un disfressat d’advocat i els dos ninots. La
Jaia Corema té el cap fet amb una olla de test plena d’almagra, el cos de palla vestida de pagesa i
seu damunt una bóta de vi. El seu home el Jai Carnal és un ninot penjat. En un parlament
humorístic i ple de llatinades ambdós són acusats de du mala vida. El judici i l’execució al jai
Carnal que simbolitza la vida esborrajada i el judici a la jaia Corema i les queixes per les
privacions que ella comporta s’han mesclat i a Porreres la jaia Corema assumeix tot el
protagonisme de la confessió i gairebé tot el de la sentència, ha perdut el seu caràcter
d’austeritat i de penitència per esdevenir la representació de la carnalitat, talment ho és el jai
Carnal. 

FITES DEL CALENDARI

Dijous dels compares
Els compares són el padrí de fonts d'un infant en relació a la padrina i als pares d'aquest, i les
comares són les padrines de fonts d'un infant en relació al padrí i pares d'aquest. El dijous dels
compares és el dijous anterior al de les comares  en aquella diada els compares enviaven una
tallada de xulla a les comares i els dedicaven un ball.

“Aquest dijous s’anomena els dels compares i és que quan un fadrí i una fadrina feien el fiol
junts d’ell li deien el compare i ella la comare i aquest dia si sa comare li deia –Vull
taronges. I el compare anava d’amagat a ca la comare i li tirava ses taronges a dins la casa i
s’anava escapat.”

12



TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

Dijous de les comares
És el dijous anterior al Dijous Llarder; en aquella diada les comares enviaven una tallada de xuia
als compares i els donaven confits i ametles torrades.

Tant el dijous dels compares com el de les comares s’han deixat de celebrar.

Dijous Llarder
És el dia en què oficialment comença el Carnaval. Actualment solen fer les ruetes infantils
l’horabaixa del Dijous Llarder. Abans era tradició sortir disfressats i anar a fer bulla pel carrer i a
“donar broma” a les cases. Normalment la gent acabava més prest la feina per poder fer-ho. 

“Aquest dia el capvespre tothom sortia a defora a fer bulla que consistia en tirar aigo,
serradís, cendra, ortigues i també socorraven amb cànyom o espugint. Les més porugues
estaven a sa finestra i ses altres se donaven batalla as mig d’es carrer. Un fet que passà
era, que una al·lota va tirar una gerra d’aigo damunt un jove que anava amb un vestit dels
diumenges un dia que ja havia acabat la bulla, aquell pobre homo va romandre sense pols i
que fa ell, se’n va anar a una casa a fer la fumadeta i ella li comparagué fent calceta, aquell
home quan la va veure agafa sa gerra i a darrera ella ja és partit per amunt i la me trobà
arrufada dins sa senaia de ses figues seques que tenia una tapadora. Quan ell la va trobar
allà dedins li tirà tota sa gerra damunt es cap.”

Dissabte i diumenge de Carnaval
El cap de setmana de Carnaval és quan es celebren les rues a tots els pobles de Mallorca. El
vespre són nombroses les festes que s’organitzen tant a espais públics com a discoteques.

“A Sant Jordi el dissabte darrer dels darrers dies fan fogarons i amollen coets. Hi ha
verbena. Mengen llonganissa, cocarrois i botifarrons i boniatos torrats i altres coses
acompanyades de molt de vi. Colles de xambombers van de fogueró en fogueró cantant
antigues cançons mallorquines. Això se fa al vespre.”

Dimarts de Carnaval
És el darrer dia de Carnaval i actualment s’ha agafat el costum forà de representar l’enterrament
de la sardina.

L’origen de l’enterrament de la sardina prové de l’antiga tradició de sortir als afores a berenar
l’últim dia de Carnaval i fer aquest ritual per tancar el període de gresca. El fet d’enterrar la
sardina també té certes connotacions carnals, perquè era el darrer dia que es permetien
pràctiques sexuals abans d’entrar en l’abstinència religiosa. 

Sobre el perquè es diu "enterrament de la sardina", es parla de dues hipòtesis, entre altres
possibles. "Sardina" era una manera col·loquial d'anomenar l'espinada o la carcanada del porc,
que tradicionalment s'enterrava just abans de començar la Quaresma per simbolitzar que
s'entrava en un període de privacions i abstinències, que per altra banda en aquella època era
molt rigorós i respectat per la societat.

13



TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

Una altra hipòtesi, és que el terme és importat pel gremi de sabaters de Madrid cap allà al segle
XVI, diu que cada dia acostumaven a fer una petita pausa cap allà a les 11h del matí per poder fer
un mos que els omplís l'estómac fins a l'hora de dinar, per un quarto, una cuinera els servia una
llesca de pa torrat amb una sardina i un gotet de vi. Arribant temps de quaresma, fins i tot la
rigorosa abstinència els privava d'aquesta sardina, i començaren el ritual simbòlic d'enterrar-la
prop del Manzanares, ruixant-la amb vi de Valdepeñas. En una bóta, posaven una carota de la
boca de la qual en sortia la sardina, i després d'enterrar-la, feien un berenar bevent el vi de la
bóta.

“El darrer dia se feia igual que el dijous Jarder i més els de possessions venien al poble per
fer bulla. Aquest dia a les cases al mig dia feien un poc d’extraordinari amb carn o coca o lo
que fós. A devers les 10 del vespre les campanes de l’iglesia tocaven la Calenda unes
quantes campanades, i això volia dir que se menjassen lo que havia quedat del dia perquè
entrava la Corema i començaven els dijunis.”

“A Lluchmajor enterraven es ‘carnaval’. Dos homes feien de ploradors i ‘deien llàstimes’. La
gent els anava darrera com a un enterro. Me diuen que arribaven a anar ben soiats. Notícia
de Mestre Andreu.”

“Me diuen que a Lluchmajor enterraven ‘es Carnaval’. De ‘La Forca’ partia ‘el carro del
mort’ on posaven un sac de palla, més o menys enllestit, que figurava el Carnaval mort. Se
feia devers les 10 del vespre del darrer dimarts. Al balcó de ‘La Forca’ o de Sa Pescateria, hi
havia una senyora de bulto, endolada, la dona d’Es Carnaval mort. Feia el so de plorar i se
volia tirar pel balcó. (Darrera ella, qualcú feia el combat, donant entendre que ella, la dona
del Carnaval, feia el tal combat). Duien el Carnaval a enterrar devers aquí on En Ripoll hi té
l’alambí. Era a les afores del poble. A damunt les 10 de vespre del dimarts, a la parròquia,
tocaven com qui tocar de mort i s’acabava el carnaval.”

Dimecres de Cendra
És el primer dia de Quaresma i actualment només comporta un significat per les persones
creients que acudeixen a la imposició de la cendra. 

“El primer dia de Quaresma molts anaven a missa a prendre cendra feta dels rams
sobrants o dels troncs sobrants d’olivera de l’any passar que se guardaven en una
dependència de l’església. Montuïri.”

Diumenge de pinyata
És el primer diumenge posterior al Dimarts de Carnaval. Denominació que segons Valriu (1995)
sembla importada en temps relativament recents i que fa al·lusió a un tipus de ball que se
celebraven aquest dia, i en ell que es penjava una olla plena de dolços dins la sala de ball, que
era trencada per un dels balladors amb un bastó. És un costum importat de terres italianes. Es
tracta d’un costum que no ha arrelat i no va tenir gaire repercussió. 

Quart diumenge de Quaresma
El quart diumenge de Quaresma es realitza la pujada a Consolació al poble de Sant Joan, també a
aquesta diada se l’anomena festa d’es pa i es peix. Com a santjoaner Rafel Ginard ens
proporciona molta informació sobre el transcórrer de la festa.

14

https://ca.wikipedia.org/wiki/Segle_XVI
https://ca.wikipedia.org/wiki/Segle_XVI
https://ca.wikipedia.org/wiki/Manzanares


TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

“El quart diumenge: Se fa festa popular a Consolació. El dissabte ja hi pujaven (molts més
que no ara) cocovaters i torroners. Els carros d’aquests venedors anaven per ‘ses voltes’
(Passen per ran de ‘Sa Fonteta’ on hi havia una capella gòtica.), unes esses de camí veïnat
de l’escala. Com que ‘ses voltes’ són bastant agres era costum i una bulla que els al·lots
anassen a empenyer els carros d’aquests venedors que pujaven a Consolació i els al·lots
rebien en paga una grapada de cacauets o alcançaven taronges que els tiraven per
l’escala. Els al·lots sortien prest d’escola (el mestre els amollava o ja no anaven a escola. El
mestre Mas tancava l’escola prest el dissabte de capvespre del IV diumenge) per ‘anar a
empènyer els carros’ que era com una institució. Ara tothom ja va fart de cacauets i
llepolies i l’empènyer s’és perdut i hi pugen endemés pocs carros. En temps de la meva
infància a la clastra de Consolació se posava com una ferradura O.S.E. de taules que se
tocaven. A la part O. Ponent ran del cementeri una gran barca d’ensaïmades. Sobre les
taules les rodes de la fortuna amb mesures de vellanes, cacauets, torrons, al entorn. És ver
que les mesures grosses i les petites tenien un doble fondo i enganaven. Pareixien tot lo
món i tenien poca cabuda. Al matí ofici amb sermó. No parlaven mai de la història del
santuari perquè no la sabien. Hi anava l’ajuntament, hi va encara ara. A l’Oferta fonaven
coquetes o panetets i també en repartien a la gent per defora a canvi sempre d’algun
donatiu. Les coquetes són de farina sense llevat i aigua i cuites al forn.”

“Les coquetes: N’hi ha de tres grossàries. De la grossària petita n’hi ha, al manco, de tres
dibuixos distints. Se fan amb motlo. Aquestes petites són rodonenques, planes, de mig cm.
de gruixa o un poc més i devers tres dits (meus) de diàmetre. Al centre hi tenen
representats els cinc pans i dos peixos. Al voltant de les coquetes petites hi ha puntes i
brodadures de tres estils diferents. A una d’aquestes petites, enlloc dels cinc pans i dos
peixos, du la Mare de Déu de Consolació amb l’infant. És una mena de pa beneït. Hi ha dos
motlos més de gran tamany i forma distinta amb filigranes, nervis, puntes amb sis forats
triangulars alvolt d’un centre d’on parteixen sis nervis cap a un cercle més ampla (són el
nervis com els raigs d’una roda i la cuba és el centre on en una d’aquestes coquetes
grosses hi ha la Mare de Déu. La roda externa va amb una llanta de puntes petites.)

La forma més grossa de les coquetes té la mateixa forma d l’anteriorment descrita, mes
que a cada raig o nervi que parteix del centre correspon una punta engalanada amb una
randa d’altres petites puntes que fan un dibuix molt vistós. Les dues castes de coquetes
grosses a què ens referim a lo que se condonen més és al traçat d’una claraboia en petit.
(també s’assemblen a les antenes d’un molí de vent, o de treure aigua o un ventall japonès
tot d’un color). Són de pa àzim. La més grossa a les puntes o cossos sortits exterior hi du a
quatre els cinc pans i dos peixos, i a dues puntes la Mare de Déu amb l’infant Jesús al braç
esquerra.”

“D’unes o les altres tothom vol coquetes.”

“Després de l’ofici, hi ha refresc a la casa del donat per l’ajuntament, obrer i clerecia i gent
principal (confits de mora, galletes, suc)”

“Altre temps, a la casa del donat feien un dinar d’arròs amb bacallà pels qui havien donat
una barcella de blat per la Mare de Déu. Això de fer dinars així era estil d’aquell temps. A
Sant Joan es feien per sant Antoni abat a ca un dels obrers i a Lluchmajor a la rectoria. Jo
encara he vist que al convent donaven dinar (a Lluchmajor) als qui feien d’obrers i havien
ajudat a fer la capota de diferents sants que durava una setmana, o un parell de dies.”

15



TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

“La part cívica del Quart diumenge és el capvespre. La gent puja i davalla allargs estols per
l’escala i per les voltes. Vestits de tot color. Gent dels pobles veïnats. Els minyons que en
altre temps, amb dos reials, ja podien fer el IV diumenge i comprar llepolies a voler.
L’esplanada de Consolació se posava de gom en gom. Tocava la música. Gent que anava a
adorar la Mare de Déu i a comprar coquetes. El terrat de la cisterna ple. Treuen aigua de la
cisterna amb un poal d’aram i beuen amb la cullera lligada al ferro de la cisterna. Tothom
menja cacauets, vellanes, torrons, ensaïmades, carametlos i lo sec i lo dolç fan net. Olor
d’aquestes menges. (Del terrat veuen el poble arredossat als turons de Ses Roques, d’Es
Perral, Es Revellar, Puig d’En Baldiri. Veuen Es Puig de Sant Nofre que guaita per damunt
Es Revellar. Sobre el puig de Sant, en el segle XV, hi hagué ermitans. La Serra de Bonany i
les de Maià i Son Gual. Les planures de Gosauba, Solanda, Son Gual, Carrutxa, Ses Veles, es
Calderers, So N’Amadora, Son Rebassa. Turons arrodonits coberts de pinar. Tot suau,
humil, curvilini, equilibrat, sense aspectes detonants o inharmònics.) Clovelles per la terra.
Toca la música. La gent guaita per la baranda del terrat on hi havia molts de clots en el
marès de posar-hi les gerres. Taparen aquests clots, perquè feien lleig amb mescla (D’allà
dalt hi ha molt bona vista, una vista molt alegre. Tot és una catifa de verd. Les figueres
comencen a treure, ja hi ha ametlons, els albons van en processó per tots els camins, les
faveres estan carregades de bajoques, borronen les vinyes i puja el sembrat d’un verd
sucós. El camp està envernissat de llum, cada fulla és un mirall. La llum té com a gust de
mel o de mistela calenta. Espàrecs. S’aparellen els aucells. «Sa Fonteta» passa el rosari.)
L’escala amb ses voreres de xiprers, rústica, negrosa, de lloses mal iguals, per on hi
passaren tantes generacions i hi ha pujat de genolls en acció de gràcies o petició de favors;
l’escala amb l’aroma de la llegenda, la pietat i la bellesa camperola cobra tota la seva
importància. L’empedrat està ple d’herba que és una glòria.

Horabaixenc, són unes llargues taringues de gent que davalla i la festa encara segueix pels
carrers del poble.”

16



Què menjam? Enguany es dijous jarder
 vaig anar a Capdepera

 i feien sa greixonera
 de fuies de garrover.

Carnestoltes
La greixonera de porc és un dels plats per excel·lència del Carnestoltes mallorquí. Vegem que en
diu Rafel Ginard al seu Calendari Folklòric:

“Dijous llarder. Dia de fer greixonera. N’hi ha que la fan posant-hi els potons (la carn
desfeta) els morros, les orelles. Això és la part de porc. Hi posen patates bollides amb la
carn, ceba, alls, una llesca de pa, botifarró i sobressada, pebre bo, moraduix, llet, ous. Que
estiga bé de sal. H’hi ha que només hi posen porc i ous per fer-ho pendre. Així, la
greixonera és molt carregada.

També aquest dia feien i fan greixoneres que consistien amb dolces i agres. Manera de fer
les graixoneres (agre) Posen al foc a bullir dins una olla els potons, oreies i sa cara des porc
quan està cuit se fa bocinets petits i se posen dins una greixonera. Després tenen ous ben
batuts i les hi tiren, ho tapen de llet, pebre bo, canyella, llimona raiada, sal, all taiat petit i
ben remenat a dins la graixonera i ben cuit a dins es forn.”

“A Llubí berenaven i dinaven devers les 10 de frit, porc i
greixonera i coca dolça amb taiades de sobressada. Coca
estufada. Devers les 4 horabaixa, sopaven: arròs amb
llimona, bollit amb ossos de porc i greixonera. Després del
sopar, anaven a fer bulla. I després de la bulla ressopaven
de porc.”

TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

La gastronomia és un dels principals trets característics del període carnavalesc i del quaresmal.
L’un per l’excés en el menjar greixós i proteic, i l’altre per la privació, el dejuni i el consum basat
en verdures, llegums i fruita. 

Abans d’arribar la Quaresma s’ha de consumir tot allò que no es podrà conservar fins a Pasqua,
per tant les elaboracions d’aquests dies tenen com a producte estrella tot aquell derivat de la
matança del porc. 

Era costum sobretot a Ciutat representar la lluita de la carn i les privacions de la Quaresma amb
una lluita entre carnissers contra peixaters i verdulers. Els carnissers simulaven esbatussar el
peixater, rebolcant-se ambdós per terra. Com que encara no havia entrat la Quaresma el
vencedor era el carnisser. La vespra de dimecres de cendra es feia la darrera representació en
què el carnisser era vençut.

17



Altres plats propis del Carnestoltes serien: la Greixonera de patates a Pollença, el Guiat de
potons de porc amb patates a Muro, la Cassola (aguiat de carn de porc amb carxofes) a Santanyí,
la fava pelada amb porquim, el Bullit de peus de porc i orella o el cap de porc a Santa Margalida. 

“Maria de la salut. Les dones que anaven a jornal, enlloc de començar a les 11, començaven
la feina devers les 9 matí. Devers les 4 venien de la feina cantant amb ximbombes i
disfressades i anaven a casa seva a dinar i se menjaven els potons, orelles i morro del porc
bollit, sense fer greixonera.”

“A Bunyola menjaven fava pelada amb ossos de porc i lo mateix feien els darrers dies. El
capvespre, a Bunyola no feien feina. Després dels darrers dies, a Bunyola, Llubí, Sant Joan,
com per tot, tancaven el porc en pany i clau.”

De dolç hi destaquen la greixonera de brossat, la coca o l’ensaïmada amb tallades, la coca
bamba, a Inca feien coca amb ametlla.

“A Llucmajor avui (darrer dia de carnaval) fan coques amb sobrassada i encarabassat (crec
que toca dir ‘carabassat’. Coca estufada amb sucre, de to colrat, abeurada amb suquet de
sobrassada. El carabassat se posa amb tallades triangulars i les tallades de sobrassada
redones.”

També s’elaborava una mena de pa que rebia el nom de primes o prims, era com una coca de
poc gruix i que a Mallorca solia ésser de pasta saïmosa, sense costra, de forma llarguera però
amb els cantons rodonencs i que en ocasions li afegien raïssons. 

Als balls de màscares s’hi oferien les begudes típiques de l’època tals com: orxata (de llimona,
taronja, ametlla o granadina), gasosa i magnèsia, cassalla, conyac, palo, anís, mistela, menta,
vermut, aiguardent, rom, xerés, xampany, cervesa, arrop i vi.

TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

Quaresma
Com és sabut entrada la Quaresma la carn, els embotits i el menjar gras queda tancat en pany i
clau dins el rebost. És el temps de menjar verdures, llegums i bacallà i arengades.

“En la Corema solen venir els espàrecs que tenen fama de gustosos meselats amb ous. Hi
ha diferents castes d’espàrecs: espàrecs de gat, espàrecs de vera, espàrecs castellans
(Llucmajor) i espàrecs de jardí (són cultivats, gruixats i els empoten. Dels espàrecs de jardí
me’n parlà un llubiner. A Llucmajor me digueren que els espàrecs castellans són els millors
i que els espàrecs de vera se fan per davall els garrovers.) Se fan pels marges vells, per
camins poc transitats, pels clapers, per les garrigues i lloes de terra prima. Ara és quan són
millors. Més envant posen caparrot i ja no són tan gustosos.”

“Berenaven de pa aixut o de pa amb figues seques i, a mig dia, quatre fideus amb oli.”

“Sant Joan. A canostra el rebasavi seguia aquesta
usança. Només teníem una figuera. Secaven un caixó
de figues. Encistades les figues, clavava el rebasavi el
caixó, perquè no hi anàssem a llepoletjar. El primer dia
de Quaresma, solemnament llevava la tapa al caixó i
podia menjar figues qui en volia i fins que n’hi havia.
Això demostra que les figues eren tan escasses que
servien de llepolia. Mon pare ha vist que dins el pla de
Son Gual (Sant Joan) avui ple de figueres, no n’hi havia
cap. Era llis com la mà.“

18



Al ‘Cançoner Popular de Mallorca’ recollit pel Pare Ginard no són gaire nombroses les cançons
que hi podem trobar referides al Carnestoltes. Si realitzam la cerca mitjançant el Cançoner 2.0
comprovam la quantitat exacte de cançons de la temàtica que tractam. D’aquesta manera la
cerca simple a partir de la paraula “jarder”, recordem que el Cançoner 2.0 segueix el model de
llengua escrita seguint els criteris d’oralitat que guiaren al Pare Ginard, hi trobam vuit resultats
amb cançons que fan referència a les fresses, a la bulla i a la gastronomia pròpia de l’època. Altra
opció de cerca simple seria emprant la denominació popular tradicional de la festa, així cançons
que glosen els “darrers dies” en són onze. En canvi, de Carnestoltes pròpiament dit tan sols
n’hem trobat un de registre i es tracta d’una endevinalla. Vos la transcrivim sense la solució, a
veure qui l’endevina:

“Quatre frares romangats
 que feien ses carnestoltes;
 dues dones desimboltes
 donen voltes i revoltes
 dins un estudi tancats.”

Cal destacar la glosada de caire humorístic recollida al poble de Campos que ens glosa el
transcórrer d’un ball de màscares típic de l’època, un document que ens explica les principals
característiques d’aquest tipus de balls.

UN VESPRE DE BALL DE MÀSCARES

Un vespre de ball de màscares, 
un vespre de molt de fred,
dins una sala molt ampla,
vaig passar per lloc estret.
Després de ballar sa dansa,
li vaig convidar a sortir.
Va voler que li compràs 
vins i peres ensucrades,
i quartos i ensaimades, 
de gitano un tros de braç.

Assenyalar que totes aquelles cançons que fan referència a la ximbomba també són adients al
Carnestoltes car hem de recordar que era costum tocar la ximbomba i cantar-ne les cançons
des de Nadal als Darrers dies, i no sols per Sant Antoni com és costum actualment. 

Mereix atenció la publicació de Jaume Cabrer Cançoner dels darrers dies. Artà que recull un
conjunt de cançons fruit de les ximbombades que encara avui es celebren a Artà. Afegir-hi
també en aquest apartat de publicacions el Sexe i cultura a Mallorca. El cançoner, de Gabriel
Janer Manila, el recull de les cançons eròtiques les quals per la seva temàtica són més que
adequades per cantar al llarg del Carnestoltes. 

Quant a les cançons que fan referència a la Quaresma assenyalar que el mot emprat és el de
“corema”, la versió popular de denominació de la festa. En trobam 23 resultats, totes elles fent
referència al dejunis i abstinències propis de l’època. Cal destacar l’endevinalla que trobam si
realitzam la cerca per “quaresma”, és la següent:

“¿Me vols dir per què i comuna mare té set fies,
sa major té quatre dies,
i ses altres, set perhom? 
La quaresma.”

Què deim?

Ximbomba, fé fantasies
 ara que et deixen sortir;

 només tens, de venir amb mi,
 o són set o són vuit dies.

TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

Com vàrem esser a defora,
a la claror d’un fanal,
li vaig dir: -Oh mascareta,
¿te vols llevar el mascaral?-
Pensant que era una nineta
blanca com la flor d’abril,
se va llevar sa careta, 
i va esser un guàrdia civil!

19



Carnestoltes, al món

Sardenya (Ottana, Mamoiada)
A Ottana, població de 2500 habitants, a la regió de la Barbagia, una regió tradicionalment
ramadera. El Carnaval de la zona té un alt grau d’interès antropològic. La celebració hi té com a
protagonistes a “sos Merdules”, “sos Boes” i “sa Filonzana”. Els “Merdules” representen el
cosmos camperol, van vestits de negre i porten una màscara de fusta grollera. Duen lligats amb
una corda als Boes qui són fins i tot agredits a fuetades. Els Boes porten màscares també de
fusta amb trets estilitzats amb forma d’ase, cabres o bous i el cos completament cobert de pells
blanques. Fan sonar esquelles que porten a la cintura. La “Filonzana” representa una vella, com
una màscara negra que li dóna aparença de bruixa i lletja i simbolitza la mala sort.

Mamoiada, també a la regió de la Barbagia, celebra el més enigmàtic de les festes de Carnaval
que es duen a terme a Sardenya. Els personatges protagonistes són els “mamuthones” i els
“issohadores”. Els primers són personatges estranys, insòlits i grotescs. Es cobreixen amb unes
màscares de les que es fa difícil saber si espanten o donen llàstima. Porten un gran abric de llana
i un mocador que els tapa el cap. Esquelles penjades per l’espatlla i unes campanes pel coll
completen el vestit. Els “mamuthones” desfilen pels carrers en grups de dotze formant dues
fileres i realitzen una dansa de gests brusc fent sonar les esquelles. Els “issohadores” són els
guardians dels mamuthones, vesteixen botes altes, un mantó de Manila a la cintura i una casaca
vermella amb una tira de cascavells enrevoltant. Duen un capell negra i camia i calçons de color
blanc. La màscara que porten és una màscara senzilla també blanca. Amb uns llaços escorredors
van caçant als espectadors.

TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

Ja s’acosta sa corema;
 demà és es dijous jarder;

 qualsevol qui xuia té,
 és hora de dar-li empena.

Si parlam de Carnaval al món és inevitable evocar les imatges
del Brasil, Venècia, Nova Orleans, Barranquilla a Colòmbia, i els
de Cadis i Santa Cruz de Tenerife a l’estat espanyol. No
obstant, en destacarem els de tres regions que pel seu
caràcter de Carnaval rural i amb trets arcaics i vinculats a ritus
primaverals i de fertilitat presenten algunes característiques
comunes al Carnestoltes tradicional català i a les festes
d’hivern de les illes, tals com els jocs burlescs, els judicis, el fet
d’encalçar a la gent, i les coincidències d’elements de vestuari i
utillatge. 

20



Euskal Herria (Alsasua, Ituren, Zubieta, Airzkun)
El Carnaval d’Alsasua està declarat Festa d’interès turístic de Navarra. Es tracta d’un Carnaval de
caire rural que comença el diumenge de pinyata amb el carnestoltes infantil. El plat fort és el
dimarts vespre en què els adults o els ‘Momotxorros’, personatges que semblen sortir d’un ritual
prehistòric, surten als carrers de la població. Porten la cara tapada amb mocadors de tela i van
coronats de corns. El vestit és una mena llençol blanc tacat de sang i es cobreixen l’esquena amb
llana d’ovella. La resta del vestit es compon de calçons blaus, calcetins blancs i avarques negres.
Fan un recorregut per la vila bramant amb força i assustant i provocant als espectadors amb la
forca de fusta. Als anys 30 es va perdre la tradició i a partir dels anys 80 va reaparèixer amb
noves aportacions. El seguici s’acompanya de bruixes seguides per un mascle cabrum i les
‘Mascaritas’, personatge que ja existia a la tradició navarresa i que el seu vestit consisteix amb un
cobrellit brillant i endomassat lligat a la cintura, coll i damunt el cap, molt semblant a la disfressa
del Carnaval popular mallorquí coneguda com la ‘frare’.

A Ituren i Zubieta destaca que s’anticipen a les dates oficials i celebren el seu particular Carnaval
la darrera setmana de gener. L’acte central són les desfilades dels ‘Zanpantzar’, que surten el
dilluns pels carrers d’Ituren i el dimarts per Zubieta. Van vestits amb avarques, enagos, pells
d’ovella per la cintura i les espatlles, mocadors de colors al coll, capells en dorma de con amb
cintes i un manoll de crineres de cavall a la seva mà dreta. A la ronyonada hi duen penjat grans
esquelles que sonen a ritme dels seus moviments.

TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

Portugal (Tras-os-montes)
La regió de Tras-os-montes és on es duen a terme els rituals més genuïns i arcaics del Carnaval
de Portugal. El conformen els personatges dels ‘Caretos’, les ‘Matrafonas’ i els ‘Facanitos’. Cal
destacar que també s’hi realitzen lectures de testaments o ‘papeladas’ i judicis públics i ‘pulhas
casamenteiras’. Els ‘Caretos’ són joves que porten vestits de serrells de colors brillant, fets amb
lli i llana a la cintura. Recorren el poble, entrant i sortint de les cases a la recerca de les joves
fadrines que treuen al carrer a la manera d’assaig dels rituals eròtics. Les joves que no volen
participar del joc tenen la solució de vestir-se de ‘Matrafonas’, fent-se passar per homes i
queden lliures de les burles dels ‘Caretos’. Els ‘Facanitos’  són els infants del poble vestits de
follets o dimonis. 

A Santuhao es celebra el judici del Carnestoltes, on hi apareix, l’Anunciador, l’‘Entrudo’ (Carnaval)
amb la seva muller i fills, els missers de l’acusació i defensa i el jutge que mostra el “llibre de la
llei”. Es responsabilitza al Carnaval dels mals de l’hivern, sobretot dels agrícoles, pel que el ritual
del judici representa la purificació de la comunitat que a partir d’aquest moment entrarà de nou
al nou cicle productiu. Els ninots de palla seran cremats públicament enmig de la plaça. 

21



Què podem fer?
ACTIVITATS EN FAMÍLIA

 ’Vui és es dijous jarder
 i n’és dia de fer bulla;

 jo, qui tenc una capulla,
 me’n vaig, i la’m posaré.

Ens feim la nostra disfressa
Un poc de temps i un poc de creativitat són els dos ingredients per la realització d’una disfressa
pròpia i original, més enllà d’aquells vestits estandarditzats que es venen als comerços
especialitzats.

Dos braços, set cames, nas gros, peu petit...
Amb els infants de la casa podem construir la pròpia Jaia Corema i anar tallant cada setmana una
cama. Es tracta d’una manera lúdica per transmetre el tret tradicional del calendari festiu
mallorquí.

Participam activament de la rua
organitzada al nostre poble

Les festes populars són per gaudir-les no
tan sols com a espectadors sinó com a
actors participatius i actius de la festa. Les
rues que s’organitzen als diferents pobles
són una bona ocasió per viure la festa de
Carnestoltes essent-ne protagonistes. 

RITUALS COMPARTITS

Organitzam un ball de màscares
Alguns municipis han recuperat la
celebració de balls de màscares o de festes
de disfresses. Tot i així també ens podem
convertir en amfitrions d’un d’ells
organitzant-ne un. 

TRADICIONARI DE MALLORCA #04 Els Darrers Dies i la Quaresma

Construïm un xorrac
La construcció d’intruments a partir de material a l’abast era un
costum generalitzat antany. La bulla pròpia dels dies de festa
propiciava que es toquessin aquells instruments populars que
propiciaven el renou i l’acompanyament per cantar.  El Pare
Ginard ens explica com fer un xorrac, que segons ens indica es
tocava a Artà el Darrers Dies:

“A Artà tocaven pels darrers dies ‘es xorrac’. Es xorrac és
una canya xapada i amb osques i amb una canya sencera li
passen per damunt les osques i fan rac-a-rac i un bon renou
que fan.”

22



TRADICIONARI DE MALLORCA #04
Documentació i elaboració: Joana M. Serra, Carme Castells
Assessorament: Caterina Valriu, Joan Miralles
Fonts:

ALCOVER, A.M.; MOLL, F. DE B.: Diccionari català-valencià-balears. Editorial Moll, Palma.
AV (1992): Calendari de festes de les Illes Balears i Pitiüses. Fundació Serveis de Cultura
Popular. Barcelona.
CABRER, J. (2008): Cançoner dels Darrers dies. Artà. Edicions Documenta Balear, Palma. 
FONT, M. S. (2005): Cuina i menjar a Mallorca. Història i receptes. Miquel Font Editor,
Palma.
MASSIP, F. (2008): “Teatre i festa”, dins L’esplendor de la festa. Màgia i misteri de les festes
antigues. Institut d’Estudis Baleàrics, Palma.
VALERO, G.; BUENO, J.; FONTS, B. (2010): Les festes de Palma. Història, tradició i vigència.
Lleonard Muntaner Editor, Palma. 
VALRIU, C. (1995): El Carnaval a Mallorca. R. i J.J. Olañeta Editors, Palma.
Festes.org: l’espai on comença la festa. www.festes.org
Cançoner 2.0. www.canconerdemallorca.cat 

Editat pel MUSEU DE LA PARAULA. CASA RAFEL GINARD
Sant Joan, Mallorca, 01/02/2016

http://www.festes.org/
http://www.canconerdemallorca.cat/

